

### ОРГАНЪ РУССКОЙ РЕЛИГІОЗНОЙ МЫСЛИ.

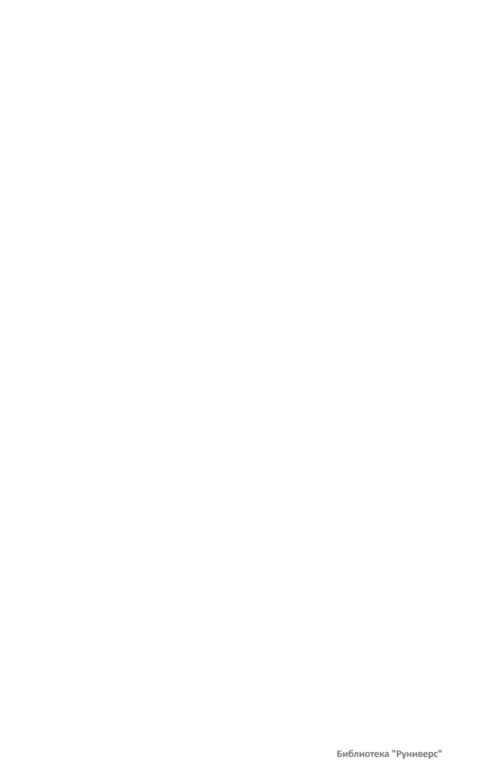
подъ редакціей Н. А. БЕРДЯЕВА, при участіи Б. П. ВЫШЕСЛАВЦЕВА.

Въ предшествующихъ книжсках «Пути» были напечатаны статьи слюдующихъ авторовъ: Н. Н. Алексъева, П. Ф. Андерсона, Н. С. Арсеньева, М. Артемьева, П. Аршанео (Франція), Н. Афанасьева, С. С. Безобразова (Іеромонаха Кассіана), Е. Беленсонъ, Н. А. Берянява, П. Бицилли, Н. Бубнова, прот. С. Булгакова, Р. Вальтера, Б. П. Вышеславцева, В. Вейдле, Франка Гавена (Америка), М. Георгіевскаго, С. Гессена, А. Глазберга, Н. Н. Глубоковскаго, И. Гофштеттера, В. Гриневичь, Іеромонаха Льва Жиллэ, Л. А. Зандера, В. А. Зандеръ, Н. Зернова, В.В. Зъньковскаго, свящ. А. Ельчанинова, П. К. Иванова, Ю. Ибаска, В. Н. Ильина, А. Картова, Л. П. Карсавина, А. Карташева, Н. А. Клепинина, С. Кавертца (Америка), К. Керна (Англія), Г. Колпакчи, Л. Козловскаго (†). (Польша), Г. Г. Кульмана, Т. Ц. Ку (Китай), М. Курдюмова, А. Лагарева, И. Лаговскаго, Ф. Лива (Швейцарія), М. Литвіякь, Н. О. Лосскаго, Ж. Маритена (Франція), К. Мочульскаго, Я. Менышикова, П. И. Новгородцева (†), прот. Налимова (†), С. Олларда (Англія), А. Погодина, Р. Плетнева, А. Полотебневой, В. Расторгуева, Н. Реймерса, А. М. Ремизова, Д. Ременко, Русскаго Инока (Россія), Ю. Сазоновой, графа А. Салтыкова, Н. Сарафанова, К. Сережникова, Е. Скобцовой (Матери Маріи), И. Смолича, В. Сперанскаго, Ө. А. Степуна, И. Стратонова, В. Сеземана, П. Тиллиха (Германія), Н. Тимашева, С. Тройцкаго, кн. Г. Н. Трубецкаго (†), Н. Тургеневой, Н. О. Федорова (†), Г. П. Федотова, свящ. Г. В. Флоровскаго, С. Л. Франка, прот. С. Четверикова, Д. Чиневскаго, В. Эксредорфа, Г. Эреньберга (Германія), Свящ. Г. Цеврикова, Л. Шестова, кн. Д. Шаховского (геромонаха Іоанна), авбата Августина Якувизіака (Франція).

Цъна 44-го номера: 10 фр. Подписная цъна — въ годъ фр. 35. — (4 книги). Подписка принимается въ конторъ журнала.

### № 44. ІЮЛЬ — СЕНТЯВРЬ 1934 № 44.

|       | оглавленіе:                                              | стр. |
|-------|----------------------------------------------------------|------|
| 1.    | А. Карташевъ. — Церковь и національность                 | . 3  |
| $^2.$ | Свящ. Георгій Флоровскій. — О границахъ Церкви           | . 15 |
| 3.    | Н. Алекствевъ. — Объ идеъ философіи и ея общественної    | ži.  |
|       | миссіи                                                   | . 27 |
| 4.    | Н. Бердяевъ. — Познаніе и общеніе (отвъть Н. Алексьеву). | . 44 |
| 5.    | М. Курдюмовъ. — О богоборчествъ и гееннъ                 | . 50 |
| 6.    | Г. Беннигсенъ. — Письмо въ редакцію                      | . 63 |
| 7.    | Новыя книги: Н. Бердяевъ. Комедія первороднаго           | )    |
|       | гръха. Н. Бубновъ — Rudolf Otto. Reich Gottes und        |      |
|       | Menschensohn. В. Зъньковскій. — Oecumenica               |      |
|       |                                                          |      |



## ЦЕРКОВЬ И НАЦІОНАЛЬНОСТЬ

Сопоставляя эти два понятія, мы сознательно нарушаемъ добрый схоластическій обычай и не даемъ ихъ опредѣленій, беря ихъ въ самомъ общепринятомъ и ортодоксальномъ смыслѣ. Гораздо важнѣе условиться о той плоскости, въ которой будутъ сопоставляться эти идеи. Для даннаго вопроса танихъ плоскостей двѣ. Одна догматико-мистическая, и другая практическая, тактическая.

Ι.

Съ догматико-мистической точки эрънія поставленный вопросъ есть только частный моментъ общаго великаго вопроса объ отношеніи церкви къ человъческой исторіи и культурному творчеству. Какъ это ни странно, послъ двухтысячелътней исторіи христіанства, вопросъ этотъ, несмотря на его великость и жизненную важность съ нашей точки эрфнія, до сихъ поръ не нашелъ своего соборнаго разръщенія въ Церкви. Не нашель, потому что и не быль церковно поставлень. Не быль поставлень, потому что не быль осознань. И до сихь порь съ трудомъ поддается уясненію, какъ именно вопросъ церковно неразъясненный. Большинству онъ кажется просто нес у ществующимъ по своей будто бы догматической элементарности. Онъ обычно считается будто бы препрешеннымъ всей христіанской догматикой и является простымъ выводомъ изъ общеизвъстнаго церковнаго ученія. Такъ подходить къ вопросу большинство богословскихъ писателей во всъхъ въроисповъданіяхъ. Вопросъ, хотя и признается труднымъ и сложнымъ, но всетаки не трагическимъ, не такимъ, ради ръшенія котораго нужно было бы желать вселенскаго собора. Для православнаго же сознанія онъ именно таковъ. Между тъмъ

прежніе пути къ єго постановкъ и прежнія соборныя средства отсутствують. Время всенародныхъ вселенскихъ переживаній церковныхъ вопросовъ миновало. Не только христіанскія массы, но и знающіе всь тайны догматики і е рархи и богословы привыкли думать, что впредь въ области въроученія можно вполнъ обойтись накопленнымъ наслъдствомъ догматическихъ опредъленій древняго христіанства и все ръшать только путемъ богословскихъ выводовъ и практическихъ примъненій завъщаннаго отцами. И дъйствительно, нельзя искусственно воскрешать психологію минувшихъ вселенскихъ эпохъ. Фальшиво было бы механически имитировать то, чего нътъ. А въ новое время дъйствительно н ъ тъ той связи въ умахъ и сердцахъ христіанскаго человъчества догматовъ церкви съ важнъйшими и центральными проблемами общей культуры. Когда спорили въ пятомъ и шестомъ въкъ объ одной или двухъ природахъ во Христъ, то этимъ поглащались всъ высшіе интересы лучшихъ умовъ и сердецъ тогдашняго человъчества. Сверхъ этихъ споровъ не существовало никакихъ другихъ, равныхъ имъ по величинъ и универсальности запросовъ. Этими спорами исчерпывался весь смыслъ духовной культуры того времени. Теперь господствующая секуляризованная культура считаетъ вершинными и самыми важными свои собственныя проблемы и въ ихъ діалектику вовлекаетъ и ей покоряетъ, сумарно говоря, все человъчество. Церковно-догматические вопросы скромно протекають въ у зкомъ руслъ върующаго меньшинства и переживаются, какъ вопросы не универсальные, а спеціальные, почти что кружковые и индивидуальные. Объ нихъ спорять и пишуть спеціалисты богословы, часто при полномъ невъдъніи и равнодушной незаинтересованности върующаго народа. И даже ереси и неправомысліе отдъльныхъ богослововъ почти не волнують и не задъвають массъ. Н ъ тъ той соборной, цъльной, вселенской жизни въ самомъ христіанствъ, при наличности которой только и возможно было сравнительно быстрое и именно соборно-вселенское раскрытіе и развитіе догматическаго ученія. Сама біологія догматической жизн и церкви приняла теперь новую форму, форму невоспріимчивости къ новымъ вопросамъ. Эти вопросы живуть и рышаются анархически, индивидуалистически, внъ всякой церкви, въ атмосферъ свътской, безрелигіозной культуры. Благодаря этому дуализму въ умственной и духовной жизни новаго человъка, притупляется и даже совершенно снимается въ сознаніи даже самихъ христіанъ, даже самихъ богослововъ, т р агизмъ многихъ, въ сущности христіанскихъ вопросовъ. То, что было трагично для древняго христіанства, то что быпо для него вопросомъ въчнаго спасенія или въчной гибели. то для современнаго намъ христіанина упрощается и облегчается его глубокимъ раздвоеніемъ въ области умственнаго сознанія. Не находя немедленнаго отклика на свои запросы отъ соборно-молчащей церкви, онъ привычнымъ экскурсомъ въ область своего свътски-культурнаго мышленія утоляеть свою жажду свободными исканіями и результаты ихъ посильно согласуетъ въ нъкоторой личной, почти интересующей церковь, религіозно-философской системъ. Своего рода двойная бухгалтерія, обезкровливаю щая и обезсиливающая церковное соборное творчество.

И такъ какъ западныя христіанскія въроисповъданія глубоко связаны съ культурой гуманизма, то вмъстъ съ секуляризаціей гуманизма въ новое время, они въ ихъ богословскомъ творчествъ наиболъе подвержены этой бользни раздвоенія и потеръ чувствительности къ трагизму вопроса о взаимоотношеніи церкви и земной культуры. Они пріемлють интересы культуры, права, государства, націи, какъ что-то имъ близкое, безспорное. Внъгуманистическое восточное православное міроощущеніе съ несравненно большей остротой переживаетъ трагизмъ этого вопроса, трагизмъ «непріятія міра». Православное сознаніе и мистика православнаго благочестія глубоко и существенно аскетичны. Духъ палестинскаго, апостольскаго, эсхатологическаго, оторваннаго отъ интересовъ исторіи, христіанства, возрожденный въ духъ монашеской аскезы, до сего дня господствуеть въ сердцъ православія. Вся многовъковая національно-политическая сращенность православныхъ церквей съ государствами византійскаго плана не потрясла этого интимнаго историзма православія. Его богословское сознаніе на вопрось о смысль исторической жизни христіанскихъ націй отвѣтило упрощенно эсхатологически; — встрѣтить уже наступающія послъднія времена въ бронъ върности отеческому, законченному, совершенному православію. Такова философія исторіи византійскихъ хронографовъ, еще не замъненная въ наше время н и какимъ другимъ соборобщепризнаннымъ взглядомъ. Практически. конечно, подавляющее большинство восточныхъ христіанъ въ новое время такъ не думаетъ и съ такой психологіей не живеть. Но эта утрата эсхатологическаго аскетизма праотцевъ не есть еще свидътельство замъны ея какимъ то новымъ, освященнымъ Церковью отвътомъ. Наиболъе строгіе просто назовуть это обмірщеніемъ и паденіемъ.

Такому радикальному аскетизму православія какъ будто не соотвътствуетъ фактически его внъшняя исторія, какъ въроисповъданія преимущественно, до языческой наивн о с т и, связаннаго съ жизнью отдъльныхъ націй, государствъ и культуръ. Объясняется это не положительнымъ вдохновеніемъ православной мистики и православно-аскетическаго благочестія по отношенію къ задачамъ земной исторіи человьчества, а своеобразной слабостью и беззащитностью аскетизма какъ такового во всъхъ его формахъ. христіанскомъ аскетизмъ есть свой моментъ непротивленія злу насиліемъ. Отсюда, затрачивая всю силу духовной борьбы съ гръшнымъ міромъ на оборону своей души отъ нападеній гръха, на подвигъ пассивнаго терпънія и страданія, аскетизмъ отказывается отъ активнаго участія въ дълахъ міра сего; онъ принимаеть ихъ, какъ фактъ внъшней необходимости въ томъ видъ, какъ устраиваютъ ихъ поврежденные гръхомъ законы природы и мірская гръшная воля людей. Утъшеніемъ аскету въ этомъ пріятіи служить крещеніе и печать христіанства, воспринятая націями и государствами. При этомъ условіи, ихъ гръшное земное національное бытіе получаетъ идеалъ и надежду, какъ и всякій индивидуальный гръшникъ, стряхнуть съ себя, въ путяхъ покаянія и аскезы, бремя гръха, освободиться отъ тлънія и приблизиться къ грани царства неземного, неплотскаго, а уже небеснаго, духовнаго.

Такова логика аскетизма, въ ея будничномъ, прозаическомъ историческомъ существованіи, создающая типичное для православныхъ церквей пассивное примиреніе со всъми наличными мъстными національными режимами и даже порабощеніе ими. Получается фактическій компромиссъ, который кажется привычному большинству достаточно мотивированнымъ правобы славной догмой и мистикой. Между тъмъ для богословскаго сознанія не дано никакой ясной мотивировки такого компромисса. Не формулирована даже законная и умъстная въ догматахъ антиномія. Мы стоимъ здъсь просто предъ обнаженнымъ и непримиреннымъ противоръчіемъ. За-Чъмъ, въ самомъ дълъ, аскетической церкви физическое размноженіе человъчества или даннаго народа, умноженіе его благосостоянія и развитіе его національной культуры, если лицо ея напряженно обращено къ приближающемуся апокалипсису, къ концу и безъ того затянувшагося времени? Зачьмъ заполнять это время какими то повторяющимися,

несовершенными человъческими усиліями къ построенію столь непрочнаго земного града, несклоннаго идти по путямъ царства Божія, а скоръе возрастающаго во враждь къ нему? Такъ слагается внутренній парадоксъ отношеній православной Церкви къ интересамъ національной жизни; при трагической аскетической предпосылкъ --безтрагичное, пассивное сожительство съ національными интересами. При этомъ простая естественная психологія съ преобладаніемъ въ ней, выражаясь библейскимъ языкомъ, «плоти и крови», легко родитъ господствующій типъ церковнаго націонализма и оправданія узкихъ, мѣстныхъ политикъ благословеніями церкви. Вмѣсто трагической требовательности, предъявленной аскетической церковью къ язычески натуральной сферь національныхъ мотивовь и страстей, мы являемся зрителями не только церковной снисходительности и терпимости къ морально несовершеннымъ путямъ національной политики, но и прямого имъ услуженія, вплоть до соблазнительнаго оппортунизма и сервилизма. Мы не морализуемъ по поводу какихъ то случайныхъ частностей, мы имъемъ въ виду фатальное послъдствіе до гматико-мистической неясности директивъ церкви въ области коллективныхъ взаимоотношеній человъчества. Аскеза, какъ единственная норма личной духовной жизни православнаго христіанина, не даеть ясной директивы: какъ вести себя всей церкви въ сферъ общественной? И трудно ждать измъненія этого тягостнаго положенія при отсутствіи общецерковнаго осознанія его трагичности, при почти фаталистическомъ сознаніи: такъ было, такъ будетъ и иначе быть не можетъ...

Но если такъ неподвижно сознаніе оффиціальной церкви, то о какомъ же трагизмъ православнаго міроощущенія въ данномъ вопросъ мы говорили? Во-первыхъ трагизмъ вытекаеть внутренно-логически изъ аскетической догмы, мистики и благочестія православія и, во-вторыхъ, я констатирую наростаніе этой трагичности сознанія въбогословской мысли православія въ новое время, по крайней мъръ въ понъ русскаго православія. Мы русскіе христіане и богословы обязуемся свидътельствовать предъ всъмъ міромъ, что наше сознаніе, не индивидуальное, а всенародно-коллективное больеть муками рожденія новаго, или если угодно, обновленнаго ръшенія вопроса о христіанскомъ смыслѣ земной исторіи человъчества и въ частности національныхъ формъ его жизни. Однихъ усилій отдъльныхъ богословскихъ мыслителей и писателей намъ мало. Намъ нуженъ голосъ самой церкви. Если будуть молчать и не понимать насъ наши восточные

собратья, то мы ихъ разбудимъ и потребуемъ вмѣстѣ съ нами общецерковно, соборно рѣшить вопросъ, нерѣшенный нашими праотцами.

Теоретически намъ ясенъ положительный, оптимистическій исходъ въ рѣшеніи догматическаго вопроса объ отношеніи церкви къ земному устроенію человѣчества. Догмать о Богочеловѣкѣ, формулированный со времени ІІІ и ІV Вселенскихъ соборовъ, въ его антиномической полнотѣ есть тотъ золотой ключь, которымъ предъ церковью открываются всѣ секреты трактуемаго нами вопроса. Догматическая мысль можетъ двигаться при помощи этого чудеснаго компаса въ страшныя дали за предѣлы раціонально-человѣческіе. Но практическая мистика и духъ благочестія православной церкви не обѣщають быть столь широкими, подвижными и способными къ обновленію. Въ этотъ тонъ православно славія и упирается вся трагичность вы двигаемаго вопроса.

### Η.

Но кромъ глубинъ догматики и мистики, внъ которыхъ не можеть протекать полное и плодотворное ръшение никакихъ христіанскихъ вопросовъ, всетаки существуєть условно нами отдъляемая въ теоріи и фактически существующая какъ бы въ отдъльности отъ своихъ догматическихъ корней ежедневная, конкретная практика взаимоотношеній церквей и національной жизни, гдъ приходится дъйствовать инерціи и практическимъ церковнымъ силамъ по инстинктомъ ръшать вопросы частично, примънительно къ обстоятельствамъ даннаго времени и даннаго мъста. Въ этомъ порядкъ вопросъ предносится предъ каждымъ богословскимъ мыслителемъ, предъ каждымъ церковнымъ дъятелемъ всегда конкретно. Не избъжно умъть его рышать такъ сказать на короткъ, безъ осложненій догматическими трагедіями. Разумъю прагматическую, современную постановку вопроса о Церкви и національной жизни. Къ чему сводится она въ текущую минуту? Въ чемъ ея острота для насъ въ современности? Каково должно быть въ наши дни правило тактическаго поведенія въ этомъ вопрось? Изъ области догматики переводимъ вопросъ въ область тактики.

Примемъ за религіозно-метафизическую предпосылку всѣхъ нашихъ дальнѣйшихъ оцѣнокъ общую формулу, понятную для всѣхъ разновидностей христіанства. А именно, что церковь должна относиться къ цѣнностямъ національной

жизни по азбучной аналогіи первенства духа надъ плотью. Все для христіанства на втромъ мъсть посль тайнъ божественнаго откровенія и цълей царства Божія. Всь другія цьнности второстепенны и подчинены жизни духовной, божественной, хранимой церковью. Цънности меньшія, относительныя противостоять ценности большей, абсолютной. Цънность національнаго начала безспорная, какъ и цънность самоутвержденія отдъльной личности, суть цънности относительныя, легко вырождающіяся въ гръховный эгоизмъ. Они находять свое оправдание въ соподчинении ихъ руководству мърилъ абсолютныхъ, мърилъ церкви. Съ этой точки зрѣнія цѣнности относительныя неус тойчивы. Предъ судомъ церкви онъ могуть превращаться въ величины отрицательныя. И личный, натуральный эгоизмъ и національное самоутвержденіе могуть изъ относительнаго блага превращаться, благодаря своей обратной оріентаціи въ сторону отъ христіанства, въ злое язычество.

Что мы видимъ въ дъйствительности текущаго дня? Безвозвратно минули тъ патріархальныя времена, когда національная жизнь народа расцвътала и процвътала подъ добрымъ вліяніемъ церкви. XIX-й, особенно XX в. — въка новаго, бурнаго расцвъта національныхъ энтузіазмовъ, но въ секулярномъ, лаическомъ и часто прямо антихристіанскомъ духъ. Новъйшій павось самоутвержденія всьхъ малыхъ націй не только въ Европъ, но и на всъхъ материкахъ, особенно съ прибавкой яда коммунистической агитаціи, опредъленно безбожной, уже совершенно чуждается христіанства и Церкви, является націонализмомъ я з ы ческимъ. Языческій по существу націонализмъ XIX в. у великихъ европейскихъ націй еще носилъ характеръ нейтральности въ отношеніи къ церкви и былъ антиклерикальнымъ и антицерковнымъ лишь въ мъру своихъ практическихъ и тактическихъ столкновеній съ организованными силами церкви. Культуркампфъ и отдъленіе церквей отъ государствъ, вмъсть съ секуляризаціей церковныхъ имуществъ и школы, — вотъ позунги лаическаго націонализма XIX в. Въ XX в. мы видимъ довольно неожиданное сгущение этого антихристіанскаго лаическаго духа въ нъкій родъ язычества религіознаго, съ своего рода мистикой, полярной въ отношеніи къ христіанству. Таковъ германскій расизмъ съ его воскрешеніемъ религіи Тора, Одина и Вотана и итальянскій фашизмъ съ его истерически искусственнымъ идолопоклонствомъ предъ государствомъ и Римомъ физическимъ. Если церковь въ конфликтахъ XIX въка должна была до нъкоторой степени правильно, во имя возстановленія внъшней справедливости, поступиться предъ свътскимъ государствомъ своими унаслъдованными отъ преж-

няго времени внъшними правовыми и матеріальными привилегіями и въ общемъ съ достоинствомъ потерять ихъ, возмъстивъ свое вліяніе на духъ народовъ своими специфически-духовными средствами, то здъсь, предъ этимъ грубымъ и уже духовновоинствующимъ націонализмомъ въ духъ расизма и фашизма, церковь не имфеть никакихъ основаній для благородной уступчивости. Съ этимъ демоническимъ и извращеннымъ націонализмомъ она вынуждена вести напряженную, по меньшей мъръ оборонительную войну. Папскій Римъ, надо отдать ему справедливость, не продаль своего достоинства за милости конкордата Муссолини, и въ вопросъ школьномъ, брачномъ, вообще національномъ безотлагательно заявилъ свою непримиримость и одержалъ значительную побъду. Этотъ случай Ватиканъ-Муссолини очень показателенъ для предстоящихъ задачъ Церкви въ ея отношеніяхъ къ національной жизни. Повидимому кончаются времена, когда церковь, какъ любящая воспитательница, опекала и культивировала покорный ей или кротко-нейтральный павосъ національной жизни. Питомецъ изъ ягненка, оказывается, можеть превращаться въ опаснаго волка, и прежнія отношенія съ нимъ приходиться мьнять. Изъ бысноватаго силами церковнаго экзорцизма нужно изгонять демоновъ. Таковъ можеть быть кризись и всей культуры ближайшаго будущаго. Отъ идеалистическаго антиклерикализма и пръсной нейтральности XIX въка, она, кажется, идетъ къ матерьялистической демонизаціи.

Но воть тактическое затруднение для церкви. Продолжая, гдъ еще возможно, свое любовно педагогическое воздъйствіе на національную жизнь, Церковь, въ неизбъжной борьбъ съ новъйшимъ зоологическимъ антирелигіознымъ націонализмомъ, какъ будто имъетъ уже и готовыхъ союзниковъ въ лицъ ряда политическихъ и культурныхъ идеологій, также возстающихъ противъ новъйшихъ обостреній націонализма. Таковы остатки космополитизма прошлаго въка, интернаціонализмъ науки, промышленности и сомнительный интернаціонализмъ соціалистическихъ партій. Всь эти теченія возвышають голосъ противъ расизма и фашизма и могутъ недальновиднымъ христіанамъ показаться союзниками на единомъ фронтъ. О п а с но церкви поддаться этой иллюзіи и связаться въ чемъ либо съ этими чуждыми попутчиками. Въ чемъ цъль этихъ нехристіанскихъ интернаціоналистовъ нашего времени? Оставимъ въ сторонъ наиболъе старомодныхъ и отвлеченныхъ изъ нихъ. Въ ихъ средъ движущую силу составляютъ, конечно, идеологи, дышущіе ненавистью къ національному началу въ корнъ. Имъ желательно совсъмъ убить это начало въ человъческомъ родъ. Это идеологи стерилизаціи и нивеллировки человъческаго типа на землъ, которымъ не только не дорого, но прямо ненавистно личное, свободолюбивое разнообразіе человъческихъ типовъ и національныхъ коллективовъ, которые одержимы мечтой согнать все человъческое стадо въ одну покорную, безличную массу и использовать ее, какъ нъкую машину или какъ механизованный муравейникъ для какихъ то своихъ цълей. Цъли эти сулятъ обольщаемымъ массамъ всеобщее, равное, сытое довольство на землъ «безъ королей, капиталистовъ и поповъ», но и безъ Христа. Видъть въ этихъ интернаціоналистахъ и антифашистахъ своихъ союзниковъ для христіанъ было бы грубой тактической Церкви имъютъ достаточно своихъ силъ и основаній, чтобы протестовать противъ извращеній національнаго начала, не разлагая его и не враждуя съ нимъ въ его подлинномъ видъ. Національное начало, какъ и начало, индивидуальное и частное, есть святое начало разнообразія жьей красоты въ этомъ міръ, какъ разнообразна красота цвътовъ на полъ. Церковь имъла правильный инстинктъ, культивируя геніальное и творческое начало національной дифференціаціи. Она имъетъ достаточный критерій и для отмежеванія себя отъ націонализма извращеннаго, не вступая въ союзъ съ духовной пошлостью и тайнымъ человъконенавистничествомъ безбожныхъ интернаціоналистовъ.

Положительное отношение церкви къ національному началу въ настоящій моментъ диктуется еще и той ролью этого начала, которую оно играетъ въ защитъ человъчества отъ разложенія его солидарности проповъдью классовой злобы. Будто бы во имя прогресса классовая вражда должна расколоть всь націи по особому разрызу двухъ борющихся классовъ и разрушить ихъ солидарность, достигаемую въ рамкахъ отдъльныхъ націй. Какъ ни несовершенна эта національная солидарность классовъ съ точки эрьнія высшаго идеала христіанской любви, тымь не менье эта солидарность есть относительное натуральное благо, которое есть цънность для церкви, какъ база ея нравственно преобразующей и воспитывающей общество дъятельности. А противоположная ей классовая злоба есть безспорное натуральное зло, съ которымъ невозможно сочетать христіанское начало любви.

Въ практикъ нашихъ дней для Церкви, по связи съ вопросомъ національнымъ, возникаетъ и другая тактическая проблема, проблема мира, ибо отвътственность за войны не безъ основанія вмъняется конкурирующимъ національнымъ интересамъ. Правда, сейчасъ грозитъ всему міру гораздо большая опасность, чъмъ войны національныя, а именно опасность войны морально худшей изъ всъхъ, самой злой, жестокой и

безчеловъчной, войны классовой. По странному недосмотру почему-то она еще не объявлена «внъ закона» подобно войнамъ національнымъ. Это было бы справедливъе. Но безспорно, съ христіанской точки зрѣнія, война есть зло и грѣхъ, съ которымъ Церковь обязана бороться. Здъсь Церковь, стоящая какъ врачъ у больного сердца націи съ тонкимъ духовнымъ слуховымъ аппаратомъ, должна напрягать всю силу своего сверхчеловъческаго безстрастія и евангельской чистоты совъсти, чтобы, въ минуту страстныхъ національныхъ порывовъ къ оружію, своимъ неземнымъ, пророческимъ сужденіемъ и властнымъ голосомъ указать и своему народу и врагу и всему человъчеству, путь къ высшей справедливости и къ лучшимъ, благороднъйшимъ средствамъ ея достиженія чъмъ желъзная, а нынъ и газовая ultima ratio. Это сверхчеловъчески трудное служение церкви. Это одна изъ антиномическихъ задачъ, въ осуществленіи которыхъ нельзя предписать никакихъ шаблонныхъ правилъ. Какъ въ работъ надъ самимъ собой христіанинъ, не отвергая святыхъ правъ своей личности, долженъ преодольть въ себъ всякій дурной эгоизмъ и преобразить свои страсти самыми сложными и мудрыми пріемами духовной борьбы, такъ точно и поведеніе церкви въ признаніи національнаго самоутвержденія должно быть величайшимъ искусствомъ духовной тактики, соединенной съ торжествомъ отрицагръшнаго національнаго эгоизма, часто диктующаго войны. Это не исключаетъ, конечно, права Церкви на признание относительной правды отдъльныхъ войнъ. или превосходства въ относительной правдъ одной воющей стороны надъ другой. Тактическая кооперація Церкви съ безрелигіозными пацифистическими движеніями менъе фальшива и опасна, чъмъ исключаемая нами кооперація съ интернаціо нализмомъ. Но и здъсь есть опасность вышеуказаннаго сор та. Ибо часть нынъшнихъ пацифистовъ открыто, а другая обманно, создають пацифистическій шумъ въ цъляхъ притупленія интереса къ войнамъ національнымъ для подготовки почвы для войны новой, классовой. Это обманъ коммунизма нашихъдней. Это од на изъ сътей коммунизма, въ которую церквамъ не приличествуетъ быть уловленными.

### III.

Въ столь трудной роли, выпадающей на долю церквей въ области національной жизни, имъ приходится усиленно позаботиться о своей максимальной независимо-

сти, ради усиленія ихъ моральной мощи среди будущихъ міровыхъ бурь.

Римско-католическая система въ этомъ отношеніи обладаетъ нѣкоторыми явными преимуществами надъ протестантской и православной. Хотя и обижаются часто національныя самолюбія народовъ тъмъ, что ихъ латинскіе пастыри не всъмъ сердцемъ принадлежатъ къ своимъ націямъ и по временамъ кажутся какими-то измѣнниками своимъ отечествамъ и даже слугами не просто церкви, а историческаго романизма, но въ глубокихъ конфликтахъ современныхъ ставшихъ языческими націонализмовъ съ идеалами церкви, римско-католическая система даетъ драгоцънную опору мъстнымъ церковнымъ борцамъ противъ неевангельскаго язычества въ защиту независимости и достойнства церкви. Это положительное свойство римской системы не связано съ необходимостью съ догматомъ папской непогръщимости. Оно мыслимо и внъ этого догмата, въ канонической системъ той «церковной монархіи» (если угодно конституціонно ограниченной), которая является закономъ и для восточно-православныхъ церквей. Такія не догматическія, а каноническія, внъшне-организаціонныя «монархіи» патріархатовъ, возвышающіяся надъ узкими границами отдъльныхъ государствъ и національностей, есть практическій идеаль нашего времени, когда всъ силы міра и добрыя и злыя организуются въ міровыя величины и наращивають свою мощь этими сложеніями и умноженіями.

Протестантскія церкви, естественно и дружественно сливающіяся съ жизнью отдъльныхъ націй, несомнѣнно страдають теперь отъ своей с л и ш к о м ъ т ѣ с н о й с в я з и съ національными государствами. Какое то собираніе ихъ воедино для высвобожденія изъ слишкомъ тѣсныхъ путъ мѣстныхъ интересовъ есть задача, долженствующая интересовать всѣ церкви, какъ части единаго христіанства, которому надлежить выдержать борьбу съ новыми формами мірового антихристіанства.

Организаціонныя задачи православныхъ церквей, съ этой точки зрѣнія, тѣ же самыя, т. е. со б и р а н і е разрозненныхъ по мелкимъ національнымъ дробямъ отдѣльныхъ автокефальныхъ церквей, de facto подчиненныхъ и иногда порабощенныхъ государству, въ организованные со б о р н ы е со юзы, могущіе поставить отдѣльныя церкви въ нѣсколько приподнятое положеніе надъ своими націями. Разрозненному православію, особенно въ наше «коммунистическое» и «фашистское» время, не церемонящееся ни съ какой, а въ частности и съ религіозной свободой, на до с п ѣ шно пріобрѣтать нѣкоторую экстериторіаль

н у ю о пору въ своихъ, указанныхъ канонами, большихъ церковныхъ «монархіяхъ» и вселенскихъ соборахъ. Практика соборованія всего православнаго востока, его взаимообщенія и экстериторіальнаго объединенія въ формѣ на первое время котя бы постоянныхъ междусоборныхъ синодовъ, есть неотложная задача момента, диктуемая въ частности и задачами церкви въ отношеніи къ національной жизни и новыми опасностями, вырастающими на этой почвѣ изъ стихіи языческаго націонализма.

Собираніе въ большіе комплексы отдъльныхъ въроисповъданій есть только этапъ къ со б и ранію всего христіанства, всъхъ церквей не въ безличную и униформную «унію» римскаго имперіалистическаго образца, но въ свободный и автономный въ своихъ частяхъ союзъ кооперирующаго въ защитъ общихъ основъ евангелія христіанска по міра противъ слагающихся воедино міровыхъ антихристіанскихъ силъ.

Отъ разсмотрѣнія вопроса въ двухъ плоскостяхъ получается кажущееся противорѣчіе. Съ догматико-мистической точки эрѣнія приходится защищать національное начало отъ пренебреженія имъ со стороны аскетической Церкви, а съ практической точки эрѣнія нужно церковь защищать отъ языческаго націонализма. Примиреніе заключается въ нормальной постановкѣ того и другого начала. Раскрывшая въ полнотѣ свое ученіе Церковь будетъ активнымъ одухотворителемъ національной жизни, а не — извращенный безбожіемъ національный геній останется другомъ и сыномъ Церкви.

А. Карташевъ.

Парижъ. VIII, 1932.

## О ГРАНИЦАХЪ ЦЕРКВИ

Очень нелегко дать точное и твердое опредъление р а с к ола или схизмы (различаю «богословское опредъленіе» отъ простого «каноническаго описанія»). Ибо рас-колъ въ Церкви есть всегда нъчто противо-ръчивое и противо-естественное, парадоксъ и загадка. Ибо Церковь е с т ь е д и н с т в о. И все бытіе Ея въ этомъ единствъ и единеніи, о Христъ и во Христь. «Ибо всь мы единымъ Духомъ во единое тъло крестились» (I Кор. XII. 13). И прообразъ этого единства есть Троическое единосущіе. Міра этого единства есть ка в о лич ность (или соборность), когда непроницаемость личныхъ сознаній смягчается и даже снимается въ совершенномъ единомысліи и единодушіи, и у множества върующихъ бываетъ единое сердце и одна душа (срв. Дљян. ІУ. 32). Расколъ, напротивъ, есть уединеніе, обособленіе, утрата и отрицаніе соборности. Духъ раскола есть прямая противоположность церковности... Вопросъ о природъ и смыслъ церковныхъ раздъленій и расколовъ былъ поставленъ во всей остротъ уже въ приснопамятныхъ крещальныхъ спорахъ III-го въка. И св. Кипріанъ Кареагенскій съ неустращимой послъдовательностью развилъ тогда ученіе совершенной безблагодатности в с я к а го раскола, и именно какъ раскола. Весь смыслъ и весь логическій упоръ его разсужденій быль въ томъ убъжденіи, что таинства установлены въ Церкви. Стало быть, только въ Церкви и совершаются, и могутъ совершаться, — въ общеніи и въ соборности. И потому всякое нарушение соборности и единства тъмъ самымъ сразу же выводить за послъднюю ограду, въ нъкое ръшительное «в н ъ ». Всякая схизма пля св. Кипріана есть у ходъ изъ Церкви, изътой священной и святой земли, гдъ только и бьетъ крещальный источникъ, ключъ спасительной воды (quia una est aqua in ecclesia sancta, S. Cypr. apist. LXXI, 2). Yueніе св. Кипріана о безблагодатности расколовъ есть только обратная сторона его ученія о единствъ и соборности... Здъсь не мъсто и не время припоминать и еще разъ пересказывать доводы и доказательства Кипріана. Каждый ихъ помнить и знаетъ, долженъ знатъ, долженъ былъ запомнить. Они не остыли до сихъ поръ... Историческое вліяніе Кипріана было длительнымъ и сильнымъ. И, строго говоря, въ своихъ богословскихъ предпосылкахъ ученіе св. Кипріана никогда не было опровергнуто. Даже Августинъ не такъ далекъ отъ Кипріана. Спорилъ онъ съ донатистами, не съ самимъ Кипріаномъ, и не Кипріана опровергалъ, — да и спорилъ онъ больше о практическихъ мърахъ и выводахъ. Въ своихъ разсужденіяхъ о Церковномъ единствъ, о единствъ любви, какъ о необходимомъ и ръшающемъ условіи спасительнаго дъйствія таинствъ, Августинъ собственно только повторяетъ Кипріана, въ новыхъ словахъ... Практическіе выводы Кипріана не были приняты и удержаны Церковнымъ сознаніемъ. И спрашивается: какъ это было возможно, если не были оспорены или отведены предпосылки... Нътъ надобности вдаваться въ подробности довольно неясной и запутанной исторіи каноническихъ отношеній Церкви къ раскольникамъ и еретикамъ. Достаточно установить, что есть случаи, когда самымъ образомъ дъйствія Церковь даетъ понять, что таинства значимы и въ расколахъ, даже у еретиковъ. — что таинства могутъ совершаться и в н в с о б ственныхъ каноническихъ предъловъ Церкви. Приходящихъ изъ расколовъ и даже изъ ересей Церковь пріемлеть обычно не черезъ крещеніе, очевидно подразумъвая или предполагая, что они уже были дъйствительно окрещены раньше, въ своихъ расколахъ и ересяхъ. Во многихъ случаяхъ Церковь пріемлетъ присоединяющихся и безъ муропомазанія, а клириковъ неръдко и «въ сущемъ санъ», что тъмъ болъе приходиться понимать и толковать въ смыслъ признанія значимости или реальности соотвътственныхъ священнодъйствій, совершенныхъ надъ ними «внъ Церкви». Но, если таинства совершаются, то только Духомъ Святымъ... Каноническія правила устанавливають или вскрывають нъкій мистическій парадоксь. Образомъ своихъ дъйствій Церковь какъ бы свидътельствуетъ, что и за каноническимъ порогомъ еще простирается Ея мистическая территорія, еще не сразу начинается «внъшній міръ»... Св. Кипріанъ былъ правъ: таинства совершаются только въ Церкви. Но это «въ» онъ опредълялъ поспъшно и слишкомъ тъсно. И не приходится ли заключать скоръе въ обратномъ порядкь: гдь совершаются таинства, тамъ Церковь... Св. Кипріанъ исходилъ изъ молчаливаго предположенія, что каноническая границаЦер-

всегда и тъмъ самымъ граница харизматическая. И вотъ это недоказанное отожествленіе не было подтверждено соборнымъ самосознаніемъ. Церковь, какъ мистическій организмъ, какъ таинственное «тъло Христово», не можетъ быть описана адэкватно въ однихъ только каноническихъ терминахъ или категоріяхъ. И подлинныя границы Церкви нельзя установить или распознать по однимъ только каноническимъ признакамъ или въхамъ. Очень часто каноническая грань указуетъ и харизматическую, — и связуемое на земль затягивается неразрышимымъ узломъ и въ небесахъ. Но не всегла. Еще чаще: не сразу. Въ своемъ сакраментальномъ или мистеріальномъ бытіи Церковь вообще превышаеть каноническія мъры. Потому каноническій разрывъ еще не означаетъ сразу же мистическаго опустошенія и оскудънія... Все, что Кипріанъ говорилъ о единствъ Церкви и таинствъ можетъ быть и должно быть принято. Но не слъдуетъ вмъстъ съ нимъ обводить послъдній контуръ Церковнаго тъла по однъмъ только каноническимъ точкамъ...

И здѣсь возбуждается общій вопросъ и сомнѣніе. Подлежать ли эти каноническія правила и дѣйствія богословскому обобщенію. Можно ли предполагать за ними богословскіе или догматическіе мотивы и основанія. Или въ нихъ сказывается скорѣе только пастырское усмотрѣніе и снисхожденіе. Не слѣдуетъ ли понимать каноническій образъ дѣйствій скорѣе въ смыслѣ снисходящаго умолчанія о безблагодатности, чѣмъ въ смыслѣ признанія реальности или значимости схизматическихъ священнодѣйствій. И потому врядъ ли осторожно привлекать или вводить каноническіе факты въ богословскую аргументацію... Это возраженіе связано съ теоріей такъ наз. «и к о н омі и (\*)... Въ обычномъ церковномъ словоупотребленіи око-

<sup>\*)</sup> Ученіе ο церковной «икономіи» развито всего больше въ греческой богословской литературъ. Отмъчу только: Χρ. 'Ανδρουτσος, Δογματική τῆς ὀρθοδόξου ἀνατολικῆς, 'Εκκλησίας ἐν Αθ. 1907, σες 306 κτλ.; Κ. Ι. Δυοβουνιάτης, Τὰ μυστήρια τῆς ἀνατολικῆς ἀρθοδόξου Εκκλησίας, ἐν Αθ. 1913, σελ. 162 κτλ.; е го-же, The Principle of Economy, the Church Quarterly Rev., No 231, Aprit. 1933; cps. F. Gavin, Some aspects of contemporary Greek orthodox thought, 19, p. 292 ff.; Z. Spacil, S. J., Doctrina thelologiae Orientis setipara de Sacramento baptismi, Orientalia Christ. VI, 4, R. 1926. Върусской богословской наукъ подобной точки эрѣнія придерживались немногіе. Срв. переписку М. Антонія съ Р. Гардинеромъ, въ журналь «Въра и Разумъ», 1915, 4, 17; 1916. 8-9,12, и особенно статью А. Иларіо на, Единство Церкви и всемірная конференція христіанства, Богословскій Въстникъ, 1917, январь. Еще см. J. А. Do u glas, The relations of the Anglican Churches with the Eastern-Orthodox, L. 1921, p. 51 ff.; The Orthodox Principle of Economy and its exercise, The Christian East, XIII. 3-4, 1932, и Economie Intercommunion — въ Report of the Committee to consider the findings of Laris. Conf.

νομία есть терминъ очень многозначный. Въ самомъ широкомъ смыслъ «икономія» охватываеть и означаеть все дъло спасенія (срв. Колосс. І. 25; Ефес. І. 10; III. 2. 9.). Вульгата передаетъ обычно : dispensatio (\*). Въ каноническомъ языкъ «икономія» не стало терминомъ. Это скоръе описательное слово, нъкая общая характеристика, — «икономія» противопоставляется «акривіи», какъ нъкое смягченіе церковной дисциплины, какъ нъкое «изъятіе» или исключеніе изъ «строraro права» (jus strictum) или изъ подъ общаго правила. И движущій мотивъ «икономіи» есть именно «филантропія», пастырское усмотръніе, педагогическій расчеть, — всегда доводъ отъ рабочей полезности. «Икономія» есть скоръе педагогическій принципъ, нежели каноническій. «Икономія» есть пастырскій корретивъ каноническаго сознанія. И упражнять «икономію» можеть и должень уже каждый отдъльный пастырь въ своемъ приходъ, еще болъе епископъ и соборъ епископовъ. Ибо «икономія» и есть пастырство, и пастырство есть «икономія»... Въ этомъ вся сила и жизненность «икономическаго» принципа. Но въ этомъ и его ограниченность. Не вся кій вопросъ можеть быть поставлень и ръшень въ порядкъ «икономіи»... И вотъ спрашивается: можно ли ставить вопросъ о раскольникахъ и еретикахъ, какъ вопросъ одной только «икономіи»... Конечно, поскольку ръчь идетъ о пріобрътеніи заблудшихъ душъ для канолической истины, о методахъ ихъ приведенія «въ разумъ истины», все дъйствованіе должно быть «икономическимъ», т. е. пастырскимъ, со-распинающимся, любовнымъ. Подобаетъ оставить девяносто девять, и искать заблудшую овцу... Но тымь болые требуется при этомъ полная искренность и прямота... И не только въ области догматовъ требуется эта недвусмысленная точность, строгость и ясность, т. е. именно «акривія». — ибо какъ иначе достигнуть единомыслія. Точность и ясность необходимы прежде всего въ мистическомъ діагнозъ. Именно поэтому вопросъ о священнодъйствіяхъ раскольниковъ и еретиковъ долженъ быть поставленъ и обсужденъ въ порядкъ самой строгой акривіи. Ибо здъсь не столько quaestio juris, сколько quaestio facti, — и вопросъ о мистическомъ фактъ, о сакраментальной реальности. Ръчь идеть не столько о «признаніи», сколько именно о діагнозѣ. — нужно именно узнать или распознать... Именно съ радикальной точки эрънія св. Кипріана всего менъе совмъстима «икономія» въ данномъ вопросъ. Если за каноническими границами Церкви сразу же начинается безблагодат-

<sup>\*)</sup> Cpb. A. d'Ales, Le mot οἰχονομία dans la langue théologique de St. Irenée, Revue des études grecques, t. XXII, 1919, p. 1—9.

ная пустота, и схизматики вообще и крещены не были, и все еще пребывають въ до-крещальномъ мракъ, тъмъ болъе необходима въ дъйствіяхъ и сужденіяхъ Церкви совершенная ясность, строгость, настойчивость. И никакое «снисхожденіе» здъсь неумъстно, и просто невозможно, и никакія уступки непозволительны... Можно ли допустить, въ самомъ дълъ, что Церковь принимаетъ тъхъ или иныхъ раскольниковъ, и даже еретиковъ, въ свой составъ не черезъ крещеніе только для того, чтобы облегчить имъ ихъ ръшительный шагъ... Во всякомъ случаъ, это была бы очень опасная и опрометчивая уступчивость Это было бы скорье потворство человьческой слабости, самолюбію и маловърію, — и потворство тъмъ болье опасное, что оно создаеть всю видимость церковнаго признанія схизматическихъ таинствъ или священнодъйствій значимыми. и не только въ воспріятіи схизматиковъ или внѣшнихъ, но и въ сознаніи самого церковнаго большинства, и даже властей церковныхъ. И болъе того, — этотъ образъ дъйствія потому и примъняется, что онъ создаетъ эту видимость... Если бы дъйствительно. Церковь была увърена до конца, что въ расколахъ и ересяхъ крещеніе не совершается, съ какою бы цълію возсоединяла она схизматиковъ безъ крещенія... Неужели же только для того, чтобы такимъ образомъ избавить ихъ отъ ложнаго стыда въ открытомъ признаніи, что они не были еще крешены?.. Неужели же можно такой мотивъ признать достойнымъ, убъдительнымъ и благословнымъ?.. Неужели же это къ пользъ новоначальныхъ возсоединять ихъ чрезъ двусмысленность и умолчаніе.... На справедливое недоумьніе, нельзя ли, по аналогіи, присоединять къ Церкви безъкрещенія и евреевъ, и магометанъ, «по икономіи», митр. Антоній отвъчаль сь полной откровенностью: «Въдь всь такіе неофиты, а равно и крещенные во имя Монтана и Прискиллы, и сами не будуть претендовать на вступленіе въ Церквоь безъ погруженія съ произносеніемъ словъ: «Во имя Отца» и проч. Такую претензію по неясному пониманію Церковной благодати могутъ имъть только тъ раскольники и еретики, которыхъ крещеніе, богослуженіе и іерархическій строй по внъшности мало отличается отъ церковнаго: имъочень обидно при обращеніи въЦерковь становиться на одну доску съ язычниками и іудея ми. Вотъ поэтому Церковь, снисходя къ ихъ немощи, не исполняла надъ ними внъшняго дъйствія крещенія, воздавая имъ эту благодать во второмъ таинствъ (Втьра и Разумъ. 1916. 8-9, с. 887-888). Переписываю эту тираду съ горестнымъ недоумъніемъ. Изъ доводовъ митр. Антонія, по здравому смыслу, слъдовало бы сдълать выводъ, какъ разъ обратный его выводу. Чтобы привести немощныхъ и неразумныхъ «неофитовъ» къ недостающему имъ «ясному пониманію церковной благодати»,

тъмъ болъе необходимо и умъстно «исполнять надъ ними внъшнее дъйствіе крещенія», вмъсто того, чтобы притворнымъ приспособленіемъ къ ихъ « о б и дчивости» подавать имъ и другимъ многимъ не только поводъ, но и основание обманываться и впредь тъмъ двусмысленнымъ фактомъ, что ихъ «крещеніе, богослуженіе и іерархическій строй по внъшности мало отличается отъ церковнаго». И спрашивается, кто далъ Церкви это право даже не измънять, но по-просту отмънять «в н ъ ш ндъйствіе крещенія», совершая его въ подобныхъ случаяхъ только умственно, подразумъвательно или интенціонально, — во время совершенія «второго таинства» (надъ некрещенымъ...). Конечно, въ особыхъ и чрезвычайныхъ случаяхъ «внъшнее пъйствіе» («форма») можеть быть даже отмъняемо, - таково мученическое крещеніе кровію, или даже такъ наз. baptisma flaminis. Однако, это допустимо только in casu necessitatis... И врядъ-ли эдъсь есть какая-нибудь аналогія съ систематическимъ потворствомъчужой обидчивости и самообману... Если «икономія» есть пастырское усмотрѣніе, ведущее къ пользъ и спасенію душъ человъческихъ, то въ подобномъ случаъ можно было бы говорить только объ «икономіи наизнанку». Это было бы нарочитымъ отступленіемъ въ двусмысленность и неясность, — и ради внъшняго успъха, такъ какъ внутренняго воцерковленія «неофитовъ» не можеть произойти при такомъ замалчиваніи. Врядъ ли можно вмѣнять Церкви подобную превратную и лукавую интенцію. И, во всякомъ случаъ, практическій результать этой «икономіи» нужно признать вполнъ неожиданнымъ: въ самой Церкви у большинства сложилось убъжденіе, что таинства и у схизматиковъ совершаются, что и въ расколахъ есть значимая (хотя и запрещенная) іерархія. Истинное намъреніе Церкви въ ея дъйствіяхъ и правилахъ распознавать и различать оказывается слишкомъ трудно. И съ этой стороны «икономическое» толкованіе этихъ правилъ нужно признать неправдоподобнымъ... Еще больше затрудненій вызываеть это «икономическое» толкованіе со стороны своихъ общихъ богословскихъ предпосылокъ. Врядъ ли можно усваивать Церкви власть и право какъ бы вмѣнять не-бывшее въ бывшее, «превращать ничтожное въ значимое» (какъ выражается проф. Діовуніотись, Ch. R., р. 97), - «въ порядкъ икономіи»... Особенно острымъ оказывается тогда вопрось о возможности принятія схизматическихъ клириковъ «въ сущемъ санъ». Въ Русской Церкви приходящіе изъ Римскаго католицизма, или изъ несторіанства и под., принимаются въ общение «чрезъ отречение отъ ересей», т. е. въ таинствъ покаянія. Клирикамъ отпущеніе даетъ епископъ, и тъмъ самымъ снимаетъ лежащее на схизматическомъ клири-

къ запрещеніе. Спрашивается: можно ли допустить, что въ этомъ разръшении и отпущении гръховъ молчаливо (и даже потаенно) совершается вмъстъ и стяжанно крещеніе, конфирмація, и рукоположеніе, діаконское или священническое, иногда и епископское, — при томъбезъ всякой «формы» или яснаго и отличительнаго «внъшняго дъйствія», которое бы помогло замътить и сообразить, какія же таинства совершаются. Здъсь двоякая неясность: и со стороны мотивовъ, и со стороны самого факта. Можно ли, въ самомъ дълъ, совершать таинства силой одной только «интенціи», безь видимаго дъйствія. Врядъ ли. И не потому, что «формъ» принадлежить какое то самодовльющее или «магическое» дъйствіе. Но именно потому, что въ тайнодъйствіи «внъшнія дъйствія» и наитіе благодати существенно нераздъльны разрывны ... Конечно, Церковь есть сокровищийца благодати, и Ей дана власть блюсти и преподавать эти благодатные дары (Церковь есть δ ταμιούχος της χάριτος, какъ говорятъ греческіе богословы). Но власть Церкви не распространяется на самыя основоположенія христіанскаго бытія... И врядъ ли возможно думать, что Церковь въ правъ, «въ порядкъ икономіи», допускать къ священнослуженію безъ положенія глаголемыхъ клириковъ схизматическихъ исповъданій, даже не сохранившихъ «апостольскаго преемства», восполняя даже не изъяны, но именно полную безблагодатность только въ порядкъ власти, намъренія и признанія, къ тому же недосказаннаго... Не оказывается ли въ подобномъ истолкованіи и весь вообще сакраментальный строй Церкви слишкомъ растяжимымъ и мягкимъ... И врядъ ли достаточно осторожень быль даже Хомяковь, когда въ защиту греческой новой практики принимать возобъединяемых влатинянъ черезъ крещеніе писаль В. Пальмеру такъ. «Всь таинства могуть окончательно совершаться лишь въ нъдражь Православной Церкви. Въ какой формъ они совершаются, — дъло второстепенное. Примиреніемъ (съ Церковью) таинство возобновляется или довершается въ силу примиренія; несовершенный еретическій обрядъ получаеть полноту и совершенство православнаго таинства. Въ обрядь примиренія заключается самомъ фактъ или (virtualiter) повторение предшествовавшихъ въ сущности таинствъ. Следовательно, видимое повтореніе крещенія или муропомазанія, хотя и ненужное, не имфеть характера заблужденія, оно свидътельствуеть о различіи въ обрядъ, но не въ понятіяхъ»... (Хомяковъ, Сочиненія, т. II, 1900, с. 345). Здъсь мысль двоится. «Повтореніе» таинства не только излишне. но и непозволительно. Если же «таинства» не было но быль выполненъ раньше «несовершенный еретическій обрядъ».

таинство необходимо совершить впервые, и при томъ съ полной откровенностью и очевидностью. Каеолическія таинства во всякомъ случать не только обряды, и можно ли съ такимъ дисциплинарнымъ релативизмомъ обращаться съ «внъшней» стороной тайнодъйствій. «Икономическое» толкованіе каноновъ могло бы быть убъдительнымъ и правдоподобнымъ только при прямыхъ и совершенно ясныхъ доказательствахъ. Между тъмъ, обычно оно подкръпляется именно косвенными данными, и всего больше домыслами и заключеніями. «Икономическое» толкованіе не есть ученіе Церкви. Это есть только частное «богословское мнъніе», очень позднее и спорное, возникшее въ періодъ богословской растерянности и упадка, въ торопливомъ стремленіи какъ можно ръзче размежеваться съ Римскимъ богословіемъ...

Римское богословіе допускаеть и признаеть, что и въ расколахъ остается значимая іерархія и даже, въ извъстномъ смыслъ, сохраняется «апостольское преемство», такъ что таинства, при извъстныхъ условіяхъ, могуть совершаться и дъйствительно совершаются у схизматиковъ и даже у еретиковъ. Основныя предпосылки этого сакраментальнаго богословія были съ достаточной опредъленностью установлены еще блаж. Августиномъ. И православный богословъ имъетъ всъ основанія учесть богословіе Августина въ своемъ доктринальномъ синтевъ... Первое, что у Августина привлекаетъ вниманіе, — вопросъ о значимости таинствъ Августинъ органически связываеть съ общимъ ученіемъ о Церкви. Дъйствительность таинствъ, совершаемыхъ у схизматиковъ, означаетъ для Августина неперерванность связей съ Церковью. Онъ прямо утверж даеть, что въ таинствахъ раскольниковъ д в й с т в у е т ъ Церковь, — однихъ Она рождаеть у себя, другихъ рождаетъ внъ, отъ служанки, - и именно потому значимо схизматическое крещеніе, что совершаеть его Церковь (см. S. A u g u s t. de bapt. I, 15, 23). Значимо въ расколахъ то, что въ нихъ и з ъ Церкви, что и въ ихъ рукахъ остается достояніемъ и святыней Церкви, и черезъ что и они еще с ъ Церковью, in quiвusdam rebus nobiscum sunt... Единство Церкви созидается двоякой связью: «единство Духа» и «союзъ мира» (срв. Ефес. IУ. 3). И вотъ, «союзъ мира» разрывается и расторгается въ расколъ и раздъленіи, — но «единства Духа» въ таинствахъ еще не прекращается. Въ этомъ своеобразный парадоксь раскольничьяго бытія: расколь остается соединеннымъ съ Церковью въ благодати таинствъ, это обращается въ осуждение, разъ изсякаеть любовь и соборная взаимность. И съ этимъ связано второе основное различение блаж. Августина, различение «значимости» (или «дъйствительности», реальности) и «дъйственности» таинствъ. Таинства схизматиковъ

значимы, т. е. подлинно суть таинства. Но эти таинства не-дъйственны (non-efficacia), въ силу самого раскола или отдъленія. Ибо въ расколъ и раздъленіи изсякаетъ любовь, — но внъ любви спасеніе невозможно... Въ спасеніи двъ стороны: объективное дъйствіе благодати и субъективный подвигъ или върность. Въ расколахъ еще дышетъ Духъ Святый и освящающій. Но въ упорствъ и немочи схизмы исцъление не исполняется. Невърно сказать, что въ схизматическихъ священнодъйствіяхъ ничто вообще не совершается, — ибо, если признать въ нихъ пустыя дъйствія и слова, лишенныя благодати, тъмъ самымъ они не только пусты, но превращаются въ нъкую профанацію и зловъщій подлогъ. Если священнодъйствія схизматиковъ не суть таинства, они есть кощунственная каррикатура. И тогда невозможно ни «икономическое» умолчаніе, ни «икономическое» покрытіе гръха. Сакраментальный обрядь не можеть быть только обрядомъ, пустымъ, но невиннымъ. Таинство совершается дъйствительно... Но нельзя сказать и того, чтобы таинства « пользовали» въ расколахъ. Именно потому, что таинства не суть «магическіе акты»... Въдь и принимать Евхаристію можно также и «въ судъ и во осужденіе». Но это не опровергаетъ реальности или «значимости» самого Евхаристическаго тайнодъйствія... И то-же можетъ быть сказано даже о крещеніи: крещальная благодать должна быть обновляема въ непрестанномъ подвигъ и служеніи, иначе она останется именно «без-дъйственной». Съ этой точки зрънія св. Григорій Нисскій съ большой энергіей обличаль привычку откладывать крещеніе до смертнаго часа или до преклонныхъ лътъ, по крайней мъръ, чтобы не загрязнять крещальныхъ ризъ. Онъ переносить удареніе: Крещеніе есть не только конець гръшнаго бытія, но всего болье начало. И крещальная благодать есть не только оставленіе гръховъ, но и даръ или залогъ подвига. Имя занесено въ воинскіе списки. Но честь воина въ его подвигахъ, не въ одномъ только званіи. И что значить крещеніе безъ подвиговъ... Не иное что хочетъ сказать и Августинъ своимъ различеніемъ «характера» и «благодати». И во всякомъ случаъ на всякомъ окрещенномъ остается нѣкій «знакъ» или «печать», даже если онь отпадеть и отступить, и объ этомъ «знакъ» или залогь каждый будеть истязань въ Судный день. Окрещенные отличаются отъ не-крещеныхъ, даже тогда, если крещальная благодать и не расцвъла въ ихъ подвигъ и дълахъ, если всю жизнь свою они растлили и растратили впусть. Это есть нестираемый слъдъ Божественнаго прикосновенія... Для всего сакраментальнаго богословія блаж. Августина характерно это ясное различение двухъ нераздъльныхъ факторовъ сакраментальнаго бытія: благодать Божія и любовь человька. Но совершается

таинство благодатію, а не любовію. Однако, спасется человъкъ въ свободъ, а не въ насиліи, — и потому внъ соборности и любви благодать какъ то не разгорается животворнымъ пламенемъ... Остается неяснымъ: какъ же продолжается дъйствіе Духа за канонической оградой Церкви. Какъ значимы таинства внъ общенія... Похищенныя таинства, таинства въ рукахъ похитителей... Позднъйшее римское богословіе отвъчаеть на этотъ вопросъ ученіемъ о дъйствительности таинствъ ех ореге ореrato (въ противоположеніи: ex opere operantis, scit. ministri). У Августина этого различенія нътъ. Но понималь онъ значимость таинствъ внъ каноническаго единства въ томъ же смысль. Въдь и opus operatum означаеть прежде всего независимость таинства отъ личнаго дъйствія священнослужителя, — совершаеть таинства Церковь и въ ней Христосъ — Первосвященникъ. Таинства совершаются по молитвъ и дъйствіемъ Церкви. — ex opere orantis et operantis Ecclesiae. И въ такомъ смыслъ ученіе о значимости ех opere operato должно быть принято... Для Августина не такъ было важно, что у схизматиковъ таинства «незаконны» и «не-дозволены» («illicita»), — гораздо важнъе, что схизма есть расточение любви... Однако, Любовь Божія перекрываеть и превозмогаеть не-любовь человъческую. И въ самихъ расколахъ (и даже у еретиковъ) Церковь продолжаетъ творить свое спасающее и освящающее дъйствіе... Можеть быть, и не слъдуеть говорить, что схизматики е щ е въ Церкви, — это, во всякомъ случать, не очень точно и звучить двусмысленно. Върнъе сказать: въ схизмахъ продолжаеть дъйствовать Церковь, - въ ожиданіи таинственнаго часа, когда растопится упорствующее сердце въ теплъ «предваряющей благодати», — и вспыхнеть и разгорится воля или жажда соборности и единства... «Значимость» таинствъ у схизматиковъ есть таинственный залогъ ихъ возвращенія въ канолическую полноту и единство... Сакраментальное богословіе блаж. Августина не было воспринято Восточной Церковью въ древности, не было воспринято и Византійскимъ богословіемъ, не потому, что въ немъ видъли или подозрѣвали что-нибудь чуждое или излишнее. Августина вообще не очень знали на Востокъ... Въ новъйшее время на православномъ Востокъ и въ Россіи неръдко ученіе о таинствахъ излагали съ Римскаго образца, - и это не было еще творческимъ усвоеніемъ Августиновской концепціи... Современное православное богословіе должно осознать и истолковать традиціонную каноническую практику Церкви въ отношеніи къ еретикамъ и раскольникамъ на основъ тъхъ общихъ предпосылокъ, которыя были установлены еще Августиномъ...

Нужно твердо запомнить: утверждая «значимость» таинствъ и самой іерархіи въ расколажь, блаж. Августинъ нисколько

не смягчалъ и не стиралъ грани, разграничивающей р а с к о л ъ соборность. Это не столько каноническая, сколько духовная грань, — соборная любовь въ Церкви или сепаратизмъ и отчужденіе схизмахъ. И это, для Августина, - грань спасенія... Ибо, въдь, благодать дъйствуеть, но не спасаеть внъ соборности... (Кстати замътить, — и здъсь Августинъ близко слъдуетъ за Кипріаномъ, утверждавшимъ, что не въ Церкви и самое мученичество за Христа не пользуетъ)... Вотъ почему, при всей «реальности» и «значимости» схизматической іерархіи, нельзя говорить въ строгомъ смысль о сохраненіи «апостольскаго преемства» за предълами канонической соборности. Этотъ вопросъ съ исчерпывающей полнотой и съ большимъ проникновеніемъ изслідованъ въ замізнательной стать покойнаго К. Г. Тернера, Apostolie Succession, въ сборникъ: Essays on the Early History of the Churchs and the Ministry, ed - by H. B. Surte (1918). И отсюда съ несомнънностью слъдуетъ, что не можеть быть принята такъ наз. Church-branch-theory. Эта теорія слишкомъ благодушно и благополучно изображаетъ расколъ Христіанскаго міра. Сторонній наблюдатель, можеть быть, и не сразу различить «схизматическія» вѣтви отъ самого «каоолическаго» ствола. И, однако, въ существъ своемъ «схизма» не есть только в фтвь. Есть еще и волякъ схизм ф ... Есть таинственная и даже загадочная область за канонической границей Церкви, гдъ еще совершаются таинства, гдъ сердца такъ часто горять и пламенъють и въ въръ, и въ любви, и въ подвигь... Это нужно признать, но нужно помнить и то, что граница реальна, что единенія нътъ... Хомяковъ говорилъ, кажется, именно объ этомъ. «Такъ какъ Церковь земная и видимая не есть еще полнота и совершеніе всей Церкви, которымъ Господь назначилъ явиться при конечномъ судъ всего творенія, то она творить и въдаеть только въ своихъ предълахъ, не судя остальному человъчеству (по словамъ апостола Павла къ Коринеянамъ) и только признавая отлученными, т. е. не принадлежащими Ей, тъхъ, которые сами отъ Нея отлучаются. Остальное же человъчество, или чуждое Церкви, или связанное съ Нею узами, которыя Богъ не изволилъ Εй открыть, предоставляетъ Она суду великаго д н я » (Церковь одна, § 2)... И въ томъ-же смыслъ митр. Филареть Московскій рышался говорить о Церкважь «не чисто истинныхъ». «Знай же — никакую Церковь, върующую. Іисусь есть Христось, не дерэну я назвать ложною. Христіанская церковь можеть быть токмо либо сто-истинная, исповъдующая истинное и спасительное Божественное учение безъ примъшения ложныхъ и вредныхъ

мнѣній человѣческихъ, либо не чисто-истинная, примъшивающая къ истинному и спасительному въры Христовой ученію ложныя и вредныя мнѣнія человѣческія» (Разговорь между испытующимь и увъреннымь о православіи Восточной Греко-Россійской Церкви, Москва, 1833, с. с. 27-29). «Ты ожидаешь теперь, какъ я буду судить о другой половинъ нынфшняго христіантсва», говорить митр. Филареть въ заключительномъ разговоръ. «Но я только просто смотрю на нее. Отчасти усматриваю, какъ Глава и Господь Церкви врачуетъ многія и глубокія уязвленія древняго змія во всъхъ частяхъ и членахъ сего тъла, прилагая то кроткія, то сильныя врачевства, и даже огнь и жельзо, дабы смягчить ожестьніе, дабы извлечь ядъ, дабы очистить раны, дабы отдълить дикіе наросты, дабы обновить духъ и жизнь въ полумертвыхъ и онъмъвшихъ составахъ. И такимъ образомъ я утверждаюсь въ върованіи тому, что сила Божія наконецъ очевидно восторжествуетъ надъ немощами человъческими, благо надъ зломъ, единство надъ раздъленіемъ, жизнь надъ смертію» (с. 135)... Это есть только заданіе или общая характеристика. Въ ней не все ясно и досказано. Но върно поставленъ вопросъ. Есть много связей, еще не перерванныхъ, которыми схизмы удерживаются въ нъкоемъ единствъ... И все вниманіе и вся воля должна быть собрана и обращена къ тому, чтобы истощилось упорство раздора. «Мы домогаемся не побъды, а возвращенія братьевъ, разлука съ которыми терваетъ насъ» (слова св. Григорія Богослова)...\*)

Священникь Георгій Флоровскій.

День преп. Сергія 5-18. VII. 1933.

<sup>\*)</sup> Срв. также только-что изданный сборникъ: «Христіанское возсоединеніе. Экуменическая проблема въ православномъ сознаніи», Парижъ, 1933, — и въ немъ особенно статью о. С. Булгакова: У кладезя Іаковля, О реальномъ единствъ раздъленной Церкви въ въръ, молитвъ и таинствахъ. См. выше м о ю статью: Проблематика Христіанскаго Возсоединенія, въ журналъ «Путь», кн. 37, февр. 1933 (по русски).

# ОБЪ ИДЕЪ ФИЛОСОФІИ И ЕЯ ОБЩЕСТВЕННОЙ МИССІИ

Удивительная судьба постигла ту германскую философскую школу, которая была едва ли не самымъ замъчательнымъ философскимъ явленіемъ со времени великихъ нѣмецкихъ системъ классическаго идеализма — мы говоримъ о школъ феноменологической. Она начала съ смълаго провозглашенія философіи какъ «строгой науки». Наука эта призвана созерцать и адекватно воспроизводить въ человъческомъ словъ - не «явленія» природнаго міра, но чистыя «сущности», чистыя идеи въ платоновскомъ смыслъ этого слова. Родоначальникъ школы Э. Гуссерль, въ опытъ «видънія» такихъ идей, натолкнулся на идею сознанія. Оказалось, что здісь діло идеть уже не о «видьніи» идеальныхъ предметовъ, но о самомъ «видящемъ». Такимъ образомъ феноменологія Гуссерля въ послѣдующемъ своемъ развитіи пріобрътаетъ характеръ ученія о сознаніи, что приближаеть ее къ классическому германскому идеализму. Кто слъдилъ за развитіемъ философіи Гуссерля, тотъ согласится, что феноменологія запуталась въ этомъ ученіи о сознаніи. Она впала въ невъроятныя тонкости, растворилась въ дистинкціяхъ и породила своеобразную новъйшую схоластику. Освобождающую струю внесъ въ феноменологію одинъ изъ блестящихъ ея представителей, Максъ Шелеръ. Въ его толкованіи «узрѣніе» чистыхъ идей и сущностей превратилось въ познаніе метафизическаго смысла различныхъ явленій объективнаго міра и нашей души. У Шелера предметь феноменологіи чрезвычайно расширился, но зато она потеряла по сравненію съ Гуссерлемь твердость своихъ очертаній. Дальнъйшій шагь въ этомъ направленіи быль сділань Мартиномъ Гейдегеромъ, который является едва ли не самымъ популярнымъ изъ современныхъ германскихъ философовъ. Гейдегеръ называетъ «феноменомъ» все то, что какъ то проявило себя, что способно къ манифестаціи,

что можетъ «обнаружить себя въ самомъ себъ». Предметомъ феноменологіи является такимъ образомъ всякое проявленное бытіе. Философія призвана открыть «смыслъ» этого выявленнаго бытія, ея методъ есть методъ «истолкованія» — оттого феноменологію Гейдегеръ называетъ «герменевтикой».

Мы видимъ что верховнымъ и наиболъе общимъ понятіемъ для Гейдегера становится понятіе бытія. Въ этомъ смысль философія Гейдегера является нькоторымь возвращеніемь къ аристотелевской традиціи, а, слъдовательно, и къ традиліи схоластической (что можно наблюдать впрочемъ и въ другихъ тенденціяхъ феноменологической школы, напримъръ въ ученіи объ «интенціональности» и т. п.). Но среди предметовъ, обнимаемыхъ идеей бытія, у Гейдегера особое философское значеніе пріобрътаеть человъкъ, человъческая личность. Онъ занимаетъ мъсто чистаго сознанія Гуссерля и превращается въ тотъ медіумъ, посредствомъ котораго и черезъ который происходить процессь философствованія. Со свойственной Гейдегеру затъйливой, оригинальной и почти непереводимой терминологіей «человъкъ» именуется не «субъектомъ», не носителемъ сознанія, а нъмецкимъ словомъ «дазейнъ» — слово, которое въ первоначальномъ значеніи своемъ употреблялось для обозначенія «настоящаго», «наличнаго», а впослѣдствіи пріобръло смыслъ всего того, что совпадаетъ съ «наличной жизнью», съ «наличнымъ существованіемъ», съ жизнью вообще. Для Гейдегера «наличная жизнь» (такъ и будемъ переводить слово «дазейнь») отличается оть другихъ родовъ бытія тъмъ, что она «обращена въ своемъ бытіи къ себъ самой». Эту обращенность жизни къ себъ самой, какъ особый ея характеръ, какъ ея отличительный признакъ, Гейдегеръ называетъ «существованіемъ (екзистенцъ), въ томъ смыслъ въ какомъ говорять про человъка, что онъ «влачить свое существованіе». «Существованіе» есть бытійственное дъло жизни, ея забота, ея при**з**ваніе.

Повороть, который испытала феноменологія, разителень и огромень: на мѣсто «сознанія» Гуссерля, которое онъ всегда склоненъ отожествлять съ мышленіемъ (cogitatio), поставлень ирраціональный феноменъ жизни. Интуиція логическихъ сущностей замѣнена «герменевтикой» этой жизни. Однако несмотря на этоть повороть Гейдегеръ еще придерживается многихъ традицій феноменологической школы. Имъ еще руководить стремленіе стать «ближе къ вещамъ», раствориться въ познаваемомъ предметъ. Онъ предостерегаетъ философію отъ всякихъ произвольныхъ и непредметныхъ конструкцій. Но другіе представители феноменологической школы рвуть и съ этими традиціями. Черезъ два года послъ выхода главнаго произведенія Гейдегера, Пауль Гофманъ находилъ, что стрем-

леніе къ предметности въ устажь Гейдегера непослѣдовательно (\*). Онъ подчеркивалъ что раскрываемый черезъ толкованія бытія «смыслъ» есть нъчто противоположное вещи и предмету. «Смыслъ» есть актуальное въ своей непосредственности переживаніе и сопереживаніе жизни. Постиженіе смысла не совершается путемъ предметной интуиціи. Въ «смыслъ» нужно жить, непосредственно присутствовать, непосредственно его постигать. Оттого Гофманъ отрицаеть самое понятіе метафизики, какъ науки о бытіи, и противопоставляль ей особую новую науку, которую онъ называетъ «постигающимъ смыслъ знаніемъ» («Verstehende Sinn-Wissenschaft»). Для Гофмана бытіе уже не высшее понятіе и онъ готовъ порвать съ основной тенденціей западной философіи, которая приписывала бытію этоть высшій смысль.

Въ этомъ же направленіи двигается мысль и другого новъйшаго представителя феноменологической школы, Ясперса, который въ накоторыхъ отношеніяхъ не идетъ такъ далеко, какъ Гофманъ, въ другихъ же его опереживаетъ(\*\*). Ясперсъ, пожалуй наиболье универсальный и систематическій изъ новъйшихъ нъмецкихъ философовъ, отнюдь не стремится совершенно отвергнуть философское знаніе, направленное на познаніе объекта: онъ старается совмъстить знаніе объективное съ знаніемъ безъ объекта, слить ихъ въ нъкоторый высшій синтезъ. Понятіе бытія является для него, такъ же какъ и для Гейдегера, высшей категоріей и его философія имфеть явно онтологическій смыслъ. Однако она въ значительной степени отказывается отъ того, чтобы быть объективнымъ знаніемъ и родомъ науки. «Философія, говорить онъ, какъ дерзновенное проникновение въ недоступную основу всякой достовърности, необходимо должна сбиться съ правильнаго пути, если она стремится вылиться въ формы ученія о некоторой всемъ очевидной истинъ». Философія пріобрътаеть такимъ образомъ субъективистическій оттынокъ. Только въ идеь своей философія является «внѣвременной кристаллизаціей внѣвременна го». Въ дъйствительности она есть реакція историческаго человъка на окружающее его бытіе. Влача свое существованіе. человъкъ обращается въ своемъ бытіи къ самому себъ, старается осветить это событие и можеть это сделать только съ той

<sup>\*)</sup> Cp. P. H o f m a n n , Methaphysik oder verstehende Sinn-Wissenschaft, 1929. — Также др. работы того же автора «Das Verstehen von Sinn und seine Allgemeingültigkeit, Berlin Pom Verlag, 1929. Другое истолкованіе идей Гейдегера, въ соціологическомъ и даже немного марксистскомъ духъ у F r . H е i n е - m a n n , Neue Wege der Philosophie, Lpz. 1929.

\*\*) I a s p e r s , Philosophie, Bd. T. III.

условной и относительной точки эрѣнія, которая опредѣляется его положеніемъ, какъ субъекта. Мы видимъ, что феноменологическая школа дъйствительно приходить къ точкамъ эрънія, совершенно противоположнымъ тъмъ, съ которыхъ она начала философствовать. Въ началъ философія была «строгой наукой», теперь она является не чъмъ инымъ какъ нъкоторымъ чисто личнымъ дъломъ — личнымъ размышленіемъ надъ смысломъ личнаго существованія.

#### П.

Не мало русскихъ философовъ находилось подъ вліяніемъ феноменологической школы. Можно даже сказать, что большинство изъ нынъ живущихъ и не примыкающихъ къ марксизму, усвоили въ той или иной степени отдъльныя ученія феноменологовъ. Но всего болъе далекъ былъ отъ такого вліянія Н. А. Бердяевъ. Его не привлекалъ ни платонизмъ Гуссерля, ни интенсивное тяготъніе къ предметности, ни феноменологическіе анализы различныхъ душевныхъ и духовныхъ содержаній, ни теорія непосредственнаго видьнія или интуиціи, ни неожиданно обнаружившіеся у феноменологовъ схоластическіе атавизмы. Но воть въ послъдней своей книгъ Н. А. Бердяевъ обнаруживаетъ вдругъ неожиданное тяготъніе къ послъднимъ поворотамъ феноменологической школы — тяготъніе столь сильное, что оригинально выработанная философія Н. А. Бердяева была имъ самимъ отожествлена съ «эксистенціанализмомъ» Гейдегера и Ясперса и даже выражена въ терминологіи этихъ послъднихъ (\*). Н. А. Бердяевъ подходитъ къ феноменологіи путемъ, прямо обратнымъ тому, какъ она сама развивалась. Онъ подходить къ ней не органически, не продълавъ всю сложную эволюцію отъ Гуссерля къ Ясперсу. Онъ беретъ только ея послъдній этапъ — если только его дъйствительно можно считать послъднимъ — и беретъ именно, потому, что въ этомъ этапъ онъ увидалъ нъчто, что самъ много разъ выражаль, къ чему самъ приближался. Оказалось что у оригинальнаго русскаго философа, который съ строгомъ смыслъ никогда не принадлежалъ ни къ какой школь, имъются завѣтныя мысли, совпадающія съ возэрѣніями столь чуждой школьной философіи. Примъръ того, что ему германской можно назвать параплельнымъ зарожденіемъ отдъльныхъ философскихъ идей.

Въ этой статьъ я хотълъ бы выразить свое отношение къ

<sup>\*)</sup> Н. А. Б.е р д я е в ъ . «Я и міръ объектовъ. Опытъ философіи одиночества и общенія». YMCA Press.

этимъ «носящимся въ воздухъ» идеямъ. Въ названныхъ идеяхъ проглядываетъ только одинъ ликъ нашей эпохи, на ряду съ которымъ имъется другое лицо, не менъе характерное и во многомъ противоположное. И я менъе всего намъренъ полемизировать съ Н. А. Бердяевымъ и съ родственными ему нъмецкими философскими теченіями. Я хотълъ бы поставить только нъкоторые вопросы для философской дискуссіи. Вполнъ понимаю, что дискуссія эта не можетъ быть популярной въ широкихъ эмигрантскихъ кругахъ. Въ философскомъ и духовномъ отношеніи, къ сожальнію, эмиграція сильно одичала: ей не до философіи — и по трудности жизни, и по преобладаюшимъ душевнымъ настроеніямъ, которыя въ общемъ сводятся къ извъстной формуль: «пофилософствуй — умъ вскружится». Но, можеть быть, философскій спорь будеть кѣмъ нибудь и услышанъ — если не теперь, то въ будущемъ, если не эдьсь, въ Западной Европь, то на другой какой либо почвь. Я выдъляю и ставлю три основныхъ проблемы: проблему субъекта и объекта, проблему предмета философскаго знанія и вопросъ объ общественной миссіи философіи.

#### III.

«Объективированное познаніе, говоритъ Н. А. Бердяевъ, само по себъ дефектно и гръховно и является источникомъ падшести міра». «Объективированный міръ есть безбожный и безчеловъчный міръ. Объективація Бога есть превращеніе Его въ безбожную и безчеловъчную вещь». Объективированное познаніе есть низшее, которое познаетъ только общее и не даетъ познанія «бытія въ себъ». Существуетъ другое, необъективированное познаніе — непосредственное познаніе человъческимъ лицомъ своей сущности, своей первоначальной добытійственной свободы. Такое познаніе есть чистая свобода, есть активное осмысленіе, прорывъ смысла во тьмъ, творческая реакція просвътленной свободы на бытіе, измъненіе бытія.

Это ученіе объ «безъобъектномъ» знаніи, котораго придерживается Н. А. Бердяевъ вслѣдъ за Ясперсомъ, не есть, по правдѣ говоря, большая новость въ философіи. Его слѣды находятся уже въ Ведантѣ. Аристотелевское и схоластическое ученіе о Богѣ, какъ чистомъ актѣ, безъ сомнѣнія, является его религіознымъ и метафизическимъ предвосхищеніемъ. Въ новѣйшей философіи его можно найти у Фихте. Оно положено въ основу опредѣленія предмета психологіи, какъ науки, у новокантіанцевъ Марбургской школы (П. Наторпъ). Наконецъ, Джентили съ большимъ талантомъ изложилъ его въ своей

книгъ объ интеллигенціи какъ «чистомъ актъ» (\*). То новое, что вносить въ это учение Н. А. Бердяевъ, - это полный отрывъ отъ идеи объекта, полное уничтожение, я бы сказалъ, истребление этой послъдней. Не могу не отмътить, что Ясперсъ, съ которымъ Н. А. Бердяевъ подчеркиваетъ свое родство, отнюдь не идеть такъ далеко въ указанномъ направленіи. Для Ясперса существуетъ необходимая коррелятивность между точкой эрвнія на бытіе, какъ на объекть, и точкой эрвнія на него, какъ на свободу, свободное ръшение и свободную активность. Ясперсъ даже говоритъ о двухъ возможныхъ «предательствахъ», въ которыя можетъ впасть философія: она можетъ предать субъектъ во имя объекта и объектъ во имя субъекта. Я боюсь, что съ точки эрвнія Ясперса, Н. А. Бердяевъ какъ разъ и совершаетъ этотъ послъдній родъ «предательства». Но, въ сущности говоря, это не такъ уже важно. Гораздо важнье сльдующій вопрось, который я и хотьль бы прежде всего подчеркнуть. Мнъ кажется, что всей этой философіи чистаго субъективизма и актуализма можно было бы поставить въ упрекъ слъдующее существенное философское смъшение понятий: именно смъшение того, что я называю «объектностью», т. е. формы знанія, выраженной въ категоріи объекта, съ «объективностью» или «истинностью», правильной «выраженностью» познаваемаго. Познаніе можеть быть «правильно выраженнымъ», а потому «истиннымъ» и, слъдовательно, объективнымъ, однако же не выливаясь въ форму объекта. И, наобороть, познаніе можеть быть «объектнымъ», но неправильно выраженнымъ и не истиннымъ. Это -- существенное различіе, которое, по моему мнънію, упускаетъ изъ виду и Н. А. Бердяевъ и всъ родственныя ему философскія теченія.

Когда Н. А. Бердяевъ учитъ о «существованіи», какъ непосредственномъ выраженіи первоначальной свободы, то нужно надѣяться, что онъ вполнѣ убѣжденъ, что эта свобода въ
его философскихъ утвержденіяхъ вполнѣ адекватно выражена
и въ этомъ смыслѣ «объективна». Въ ученіи о свободѣ «существованія» содержится нѣкая «таковость»,нѣкая «объективная истинность» — иначе объ этой свободѣ не стоило бы и говорить.
Что Н. А. Бердяевъ въ этой истинности убѣжденъ — это можно
было бы обнаружить тотчасъ, какъ только мы поставимъ его
лицомъ къ лицу съ какимъ нибудь злостнымъ детерминистомъ,
который будетъ утверждать, что непосредственное сознаніе
свободы есть обманъ или недостаточное знаніе причинъ, что
все предопредѣлено и т. п. Н. А. Бердяевъ скажетъ — и совершенно справедливо — что подобный детерминистъ затемняетъ

<sup>\*)</sup> Замъчательный анализъ идеи «непредметнаго знанія» находимъ въ трудахъ русскаго философа, В. Э. Сеземана.

при помощи надуманной философской гипотезы одну изъ тѣхъ наиболѣе непререкаемыхъ данностей, которыя намъ открываются. Съ величайшей убъжденностью онъ будетъ утверждать что манифестація свободы въ нашемъ сознаніи истинна, т. е. объективна, что въ ней и черезъ нее говоритъ подлинное бытіе. Да и въ сущности говоря Н. А. Бердяевъ утверждаетъ эту объективность съ той внутренней энергіей и убѣжденностью, которая не позволяетъ сомнѣваться, что у него дѣло идетъ объ объективной истинть, а не о чемъ либо иномъ.

Но я согласенъ, что выявленіе свободы не происходить въ объектной формѣ — т. е. въ формѣ чего то предлежащаго мнѣ извнѣ, что я извнѣ наблюдаю и о чемъ заношу свои впечатлѣнія на память. Познанію свободы не только не свойственна та грубая форма объектности, которую мы наблюдаемъ, встрѣчаясь съ предметами матеріальной природы, изучая минералы, растенія, матерію, энергію и т. п.; ей не свойственна даже объектность математическихъ предметовъ и логиче скихъ содержаній, которые мы также наблюдаемъ, какъ нѣкоторыя предстоящія намъ идеальныя данности. Чтобы наблюдать объективный фактъ свободы нужно просто жить и совершать рѣшенія, не прибѣгая къ объективаціи. И воть эта необъектность можеть быть все же объектной — вотъ что самое существенное и главное. И если бы она не была таковой, то о ней бы и не стоило говорить въ философіи.

Я думаю, что это стремленіе къ объективному знанію, достигаемому котя бы и не путемъ объектности, есть свойство всъхъ конечныхъ существъ. Одинъ только Богъ преодолъваетъ объективность. Для другихъ возможныхъ субъектовъ, которые не абсолютны, но живутъ въ абсолютномъ и черезъ абсолютное — котя бы даже и не оторванно отъ него (скажемъ, какъ ангелы) — для нихъ всегда неизбъжна нъкоторая непосредственная «темнота» бытія. Въ тотъ моментъ, когда она совершенно уничтожается, познающій субъектъ превращается въ абсолютное существо. Поэтому то я и думаю, что ученіе о нашей внутренней жизни, какъ объ необъективномъ астиз ригиз есть одинъ изъ видовъ обоженія человъка, одна изъ теорій человъкобожества.

Объективность и даже объектность отнюдь не означають никакого «паденія», грѣхопаденія и тому подоб., какъ это думаєть Н. А. Бердяєвъ. Съ объектами имѣють дѣло не только существа падшія, но и существа совершенныя, поскольку они не оторваны отъ Бога. Скорѣе отрицаніе объективности есть показатель нѣкоторой оторванности, трагической въ себѣ замкнутости нѣкоторыхъ сферъ бытія. Это глубоко невѣрно, что Богъ исчезаєть, когда мы его считаємъ объектомъ: Н. А. Бердяєвъ думаєть, что въ такомъ случаѣ Богъ перестаєтъ быть «Ты»

и пропадаетъ такимъ образомъ встрѣча съ лицомъ. Но въ «Ты» объектъ вовсе не умираетъ. Въ «Ты» мы возвышаемся надъ объектомъ, преодолѣваемъ, его сохраняя: «Ты» естъ «болѣе чѣмъ объектъ», а не просто «не-объектъ». Объектъ въ «Ты» поднимается на высшую степень, а не подвергается изгнанію — таково истинно діалектическое рѣшеніе этого вопроса (\*). «Ты» какъ «не объектъ» просто превращается въ «Я» — и тѣмъ самымъ утрачивается цѣнностъ другого человѣка и исчезаетъ истинная субстанціональность Бога.

### IV.

Второй вопросъ, котораго я хотълъ бы коснуться, это вопросъ о предметъ философіи. Онъ всецьло связанъ съ предшествующимъ. Само собой понятно, что философія, которая изгнала объекть и объективность, не можеть не превратиться въ чистый субъективизмъ. Такова философія въ пониманіи новой книги Н. А. Бердяева. Въ центръ ея становится человъкъ, и антропологизмъ объявляется ея послъднимъ словомъ. «Борьба съ антропологизмомъ есть упразднение философіи», говоритъ Н. А. Бердяевъ. «Субъективистическое присутствіе человъка впервые дълаетъ философію возможной». «Необходимо начать съ ръшительнаго разрыва между истиной и объективностью», говорить Н. А. Бердяевъ. «Философія не можетъ не быть личной, даже когда она стремится быть объективной». «Философія можеть быть лишь моей». «Настоящая философія, которой дъйствительно что то открывается, есть не та, которая изслъдуетъ объекты, а та, которая мучится смысломъ жизни и личной сульбы».

Въ утвержденіяхъ этихъ Н. А. Бердяевъ, безъ сомнѣнія, идетъ дальше всѣхъ представителей феноменологической школы, изъ которыхъ онъ все же ближе къ Гоффману,чѣмъ къ Ясперсу. Мы уже говорили, что основная философская истина этой школы: «Zu den Sachen selbst» никогда не вдохновляла Н. А. Бердяева, какъ она вдохновляла Шелера, вдохновляетъ Гейдерера и Ясперса. Этимъ я отнюдь не хочу сказать, что философія Н. А. Бердяева является безпредметной. Напротивъ, ему болѣе чѣмъ многимъ другимъ изъ современныхъ философовъ доступна подлинная интуиція истины, какъ истины объективной. Но по духу своему все-таки Н. А. Бердяевъ всегда любилъ философствовать своимъ именемъ и не любилъ го-

<sup>\*)</sup> Очевиднъйшимъ доказательствомъ этого является, что въ любой моментъ съ «Ты» мы можемъ поступать, какъ съ простымъ «объектомъ», не считая его «болъе чъмъ объектомъ».

ворить отъ лица чего то, что черезъ него говорило. Отсюда и его философскій субъективизмъ, разрушительный сказалъ бы я для философіи. Не могу не замѣтить, что въ этомъ новѣйшемъ утвержденіи субъективизма, философія Н. А. Бердяева также пришла къ точкамъ зрѣнія абсолютнаго противоположнымъ тѣмъ, съ которыхъ нашъ философъ началъ свое философское развитіе. Вѣдь первая его книга была посвящена проблемѣ «объективизма и субъективизма» въ философіи и тамъ онъ рѣшительно боролся съ субъективизмомъ въ пользу объективизма, какъ теперь борется противъ объективизма за субъективизмъ.

Я вовсе не хочу сказать, что философія должна быть «Строгой наукой» вродъ математики, какъ объ этомъ мечталъ въ первый періодъ своего развитія Гуссерль. Но въ то же время она не можеть отожествляться съ личнымъ дъломъ философа. Философъ, въ отличіе отъ другихъ людей, долженъ быть одаренъ способностью чувствовать и своєобразно видъть ту объективную и внутреннюю связь явленій съ ихъ абсолютнымъ первоисточникомъ, которую другіе не видятъ, не только въ силу своей близорукости, но и вслъдствіе того состоянія отпаденія, въ которомъ живетъ все насъ окружающее и мы сами. И отпаденіе это происходить не оттого, что мы все видимъ въ формахъ объекта, но вслъдствіе нашей пространственной разобщенности другь съ другомъ и съ міромъ, нашей чуждости другь другу, нашей заключенности въ условіи мъста и времени, нашего чисто внъшняго видънія всего окружающаго. Философу болье чымь другимь людямь доступно эрыне того состоянія. которое было до отпаденія и до паденія. Передъ его умственнымъ взоромъ мерцаетъ та изначальная связь всего во всемъ, которая совершенно утеряна человъкомъвъ его современномъ повседневномъ существованіи. Н. А. Бердяевъ правъ, что по объекту своему философія очень близка религіи, такъ какъ интуиція этой связи всего во всемъ составляетъ одну изъ существенныхъ особенностей и религіознаго озаренія. Въ философское плаваніе, которое трудно и сулить малыми земными благами, пускается только тоть, кто въ глубинъ души, хотя и не осознано считаеть, что въ мірь есть какая то объективная истина и что если онъ ее найдеть, то просвътится и въ какомъ то особомъ смысль приблизится къ истинной жизни. Философъ только идетъ по пути этихъ исканій при помощи гнозиса. Религіозный же человъкъ другими путями (молитвой, подвигами, аскезой). Тотъ и другой путь, конечно, не исключаютъ другъ друга и, можеть быть, ихъ мудрое сочетание является для человъка нъкоторымъ высшимъ идеаломъ. Тотъ, кто не видитъ, — или хотя бы одно мгновеніе не увидълъ въ міръ — тайны, которая требуеть постиженія и разръшеніе которой есть знаменательное событіе для человѣческой души — тотъ будетъ считать философію самымъ пустымъ занятіемъ, а философовъ самыми пустяшными и ненужными людьми. Никогда онъ и самъ не вступитъ на путь философіи. Предчувствіе этой объективной истины и стремленіе слиться съ нею объясняетъ стремленіе философовъ къ согласованію ихъ субъективныхъ представленій съ «объектами» и даже къ сліянію съ этими послѣдними. Истина является не просто предметомъ, но и совокупностью цѣнностей — добромъ, красотой, совершенствомъ — и согласованіе субъекта съ истиной даетъ не только теоретическое знаніе, но и высшую норму практическаго поведенія. Отъ того философское знаніе, пріобщая насъ къ объективной истинѣ, возвышаетъ насъ и очищаетъ. Философія, которая не ставила бы этой цѣли познанія объективной истины, упиралась бы въ пустоту, была бы безсмысленной и безплодной.

Путь разысканія истины предполагаеть, что философъ считаетъ истину еще не найденной, т. е. онъ еще въ какомъ то смыслъ не знаетъ ея и сомнъвается въ ней. Это начало сомнънія составляетъ необходимый элементъ всякаго истинно философскаго знанія — и тамъ гдѣ его нѣтъ въ скрытомъ или открытомъ видъ, тамъ нътъ и философіи. Здъсь именно лежить водораздъль между философіей и религіей. Религія можетъ допускать моментъ сомнънія, только какъ нъкоторое психологическое состояніе, которое истинная религіозность должна считать принципіально преодольнной («върую Гос-поди, помоги моему невърію»). Философія, напротивъ того, включаеть въ себя этоть моменть сомнънія, какъ свой внутренній логическій моменть, какъ органическій членъ своей діалектической сущности какъ законную антитезу, которая должна быть поставлена и діалектически преодолівна. Религія не можеть опыть невърія возвести въ хотя бы относительную норму, философія сознательно можеть поставить этоть опыть съ тымь, чтобы разрышить его опять таки путемь опыта. Религія начинаеть съ истины и кончаеть истиной. Философія только кончаеть истиной. Прекрасно объ этомъ говорить Плотинъ въ одной изъ своихъ Эннеадъ (I, 3, 1): «Есть два пути для тъхъ. которые хотять восходить и возвышаться. Первый изъ нихъ отправляется снизу; второй есть путь тахъ, которые уже достигли ингеллигибильнаго міра и въ какомъ то смыслъ утвердились въ немъ». Второй есть путь религіознаго озаренія. первый же путь философіи. Этотъ первый путь не отдълимъ отъ предположенія, что познающій находится въ нівкоторомъ состояніи отпаденія и что онъ хочеть и можеть подняться до высшаго, пользуясь гнозисомъ — извъстными методами познанія. Философскій методъ съ глубокой древности, съ самыхъ первыхъ истоковъ философіи назывался діалектическимъ. Діалектика по общимъ идеямъ своимъ есть способъ поднятія до высотъ истины, способъ постепеннаго перехода отъ низшихъ ступеней къ высшимъ. Существованіе низшихъ ступеней предполагаетъ, что мы нѣчто-знаемъ, но знаемъ не совершенно. Если бы мы ничего не знали, если бы не обладали даже самымъ малымъ предчувствіемъ истины, не существовало бы и низшихъ ступеней и для философіи не было бы точекъ отправленія.

Такимъ образомъ философія начинаетъ съ относительной точки эрфнія и черезъ нее ищеть дальнфишаго отношенія къ слъдующей точкъ зрънія, которая тоже должна быть относительной и должна показывать дальнъйшее отношеніе къ высшей точкъ эрънія — такъ вплоть до точекъ эрънія послъднихъ и завершенныхъ. Философія прежде всего имъетъ дъло съ отношеніями, причемъ отношенія эти она вовсе не хочетъ придумывать; она стремится открыть естественную связь отношеній. Она хочеть вскрыть процессь черезь который относительное, обнаруживая рядъ отношеній и восходя къ высшимъ ступенямъ, можетъ достичь абсолютнаго (\*). Внутренняя логика, обнаруживаемая этимъ процессомъ восхожденія, свидътельствуетъ, что въ немъ выражено нъкоторое объективное отношеніе, которое философъ повторяєть — но не пассивно, а активно. Другими словами этотъ процессъ происходитъ черезъ философа и вмъстъ съ нимъ; черезъ него поднимается не только самъ философъ, но и часть олицетворяемаго имъ міра. Этотъ міроподъемъ и является оправданіемъ философіи, выраженіемъ ея цънностнаго смысла.

Философія должна глубочайшимъ образомъ проникнуться мыслью, что въ ней и черезъ нее выступилъ какъ то міръ какъ цълое, что она есть «гласъ міра» — конечно не единственный, но все же гласъ, черезъ который міръ говорить съ самимъ собою и самому себь. Философъ долженъ понять, что онъ своимъ философскимъ дъломъ не выражаетъ какую то субъективную прихоть человъка, какое то его личное маленькое дъло - его, какъ оторваннаго отъ міра самодавльющаго существа — философъ долженъ понять, что черезъ него міръ зафилософствовалъ. Признаніе это не есть выраженіе накотораго самодовольства, но глубокое, для философа совершенно необходимое чувство связи съ истоками Всего. Абсолютное, можетъ быть, и нуждается въ томъ, чтобы кто то зафилософствовалъ, а тотъ кто философствуетъ олицетворяетъ собою стремленіе оторваннаго возвести себя къ цълостности и снова обръсти сліяніе съ ней. Въ такомъ случаъ міръ сталъ философствовать, именно, потому, что онъ несовершененъ - однако же, именно, субстан-

<sup>\*)</sup> Развитію этой точки зрѣнія посвящена моя подготовленная къ печати книга «О послъднихъ вещахъ».

ціальное несовершенство привело къ философіи, а не стоны и жалобы о неудачахъ личной судьбы. Оторванность есть сознаніе особой связи, а не потеря всякихъ связей — и такое сознаніе совершенно необходимо для философа. Онъ призванъ считать себя нѣкіимъ медіумомъ, черезъ который говоритъ голосъ не только ему одному принадлежащій. Оттого то онъ и выставляетъ норму: «Zu den Sachen selbst».

Философа ведетъ слъдовательно нъкоторое чувство утраченной полноты. Оттого совершенно разорванныя души не могуть быть философскими. Не было бы этого предчувствія полноты, не существовало бы и той конечной цъли къ которой двигаются философы. И не было бы возможнымъ то постепенное діалектическое восхожденіе, которое является философіей. Спрашивается отчего бы философу не начать прямо съ этой «полноты». Да просто потому, что при «полноть» можно только оставаться — а каждое отхождение отъ нея есть уже оскудъніе и отпаденіе, слъдовательно паденіе. Принципіально такой путь возможенъ и его дълаютъ всъ ложныя философіи. Ложныя философіи есть постепенное пониженіе — діалектическій процессь навывороть. Истинная философія, начиная съ предчувствія полноты, старается подняться до ея обладанія. Но если этой полнотой человъкъ владъетъ, то онъ уже при ней остается, онъ не философствуеть; онъ находится въ томъ мистическомъ озареніи, о которомъ говорилъ Плотинъ.

Я боюсь, что та философія, которую нынѣ называють «экзистенціональной» недостаточно оцѣниваетъ эту объективную миссію философіи, эту выраженность въ ней связи съ абсолютнымъ началомъ всего сущаго. Психологически такія настроенія очень понятны у современныхъ западныхъ философовъ, которые дѣйствительно находятся, благодаря излищней научной спеціализаціи, въ отрывѣ отъ истины. Но нужно ли рекомендовать такой путь философіи русской?

V.

Я перехожу къ послъднму вопросу объ общественной миссіи философіи. Н. А. Бердяевъ является философомъ по глубокому призванію. Вся жизнь его была посвящена служенію философіи. И то, что написано имъ объ отношеніи окружающаго общества къ философу нельзя читать безъ глубокаго волненія. Въ словахъ Н. А. Бердяева звучитъ горькая правда и нъкоторый подлинный укоръ. «Философы, говоритъ онъ, всегда составляли группу въ человъчествъ, ихъ всегда было немного. И тъмъ болъе поразительно, что ихъ такъ не любятъ. Философію и философовъ не любятъ люди религіи, теологи, іерархи

Церкви и простые върующіе, не любять ученые и представители разныхъ спеціальностей, не любять политики и соціальные дъятели, люди государственной власти, консерваторы и революціонеры, не любять инженеры и техники, не любять артисты, не любятъ простые люди, обыватели. Казалось бы, философы люди самые безвластные. Они не играютъ никакой роли въ жизни государственной и хозяйственной. Но люди уже власть имъющіе или къ власти стремящіеся, уже играющіе роль въ жизни государственной или хозяйственной, или стремящіеся ее играть, чего не могуть простить философамь? Прежде всего не могутъ простить того, что философія кажется имъ ненужной, неоправданной, существующей лишь для немногихъ, пустой игрой мысли. Но остается непонятнымъ почему ненужная и непонятная игра мысли самой незначительной кучки людей вызываеть такое недоброжелательство и почти негопованіе».

Я думаю, что объясненіе, которое даетъ Н. А. Бердяевъ этому странному факту чрезвычайно удачно. Нелюбовь эта объясняется тъмъ, что люди, сдълавшіе изъ метафизика смъхотворную фигуру, сами являются домашними метафизиками. «Человъкъ, испытывающій отвращеніе къ философіи, говорить Н. А. Бердяевъ, и презирающій философовъ, обыкновенно имъетъ свою домашнюю философію. Ее имъетъ государственный дъятель, революціонерь, спеціалисть ученый, инженерь, техникъ. Они именно потому и считають ненужной философію». Н. А. Бердяевъ указываетъ далъе на особую соціальную незащищенность философіи. Другія области культуры, по мнѣнію Н. А. Бердяева, «соціально защищены», за ними стоять коллективы, готовые ихъ защищать. За философіей же не стоять никакіе коллективы и потому философа никто защищать не станетъ. Все это горькая правда, сознаніе которой не можетъ не внушать философу нъкоторое презръніе къ окружающей его общественной средь. Этимъ и объясняется личный субъективный, персональный характерь философіи, особо подчеркиваемый Н. А. Бердяевымъ. Философу какъ будто ничего не остается другого, какъ замкнуться въ самомъ себъ. Одиночество должно быть не только его стихіей, но и его практической нормой. Безплодно философу искать общество, искать школы, учениковъ, адептовъ. Тъмъ болъе безплодно ставить какія нибудь общественныя задачи, служить какой нибудь общественной миссіи.

Таковъ выводъ Н. А. Бердяева по вопросу объ общественной мисіи философіи. Я опасаюсь, что все же этотъ практическій «соллипсизмъ» является нъкоторымъ преувеличеніемъ. Не навъянъ ли онъ не столько объективнымъ составомъ фактовъ, сколько искусственными условіями той общественной

атмосферы, въ которой принужденъ жить философъ эмигрантскій? Вспоминаются времена, когда несмотря на нелюбовь къ философіи широкой публики, существовало самое живое философское общеніе, соединявшее философовъ въ тѣсное содружество. И можетъ быть воспоминанія объ этомъ общеніи составляють лучшія страницы нашей прошлой философской жизни. Какъ бы мы ни относились къ западной философіи, но нельзя безъ особо радостнаго чувства вспоминать о духовной жизни и отдѣльныхъ нѣмецкихъ философскихъ школъ, объ этихъ маленькихъ университетскихъ городахъ, въ которыхъ жила еще старая «туманная» Германія эпохи великихъ философскихъ системъ прошлаго вѣка.

Преувеличение состоить въ томъ, что для Н. А. Бердяева школа, философское содружество, ученики и учителя — все это только помъха для истинной философіи. Для него философія, занимающая какое либо положение въ обществъ и принявщая какую либо соціальную форму, есть уже своего рода гръхопаденіе. Въ общественной формъ философъ превращается въ актера въ маскъ, насильственно играющаго свою роль. Истинно философское въ немъ исчезаетъ. Долженъ подчеркнуть, что въ этомъ пунктъ Н. А. Бердяевъ куда болъе радикаленъ, чъмъ его философскій союзникъ, Ясперсъ. У Ясперса имъются замъчательныя страницы, гдь онъ говорить объ отношеніи философа къ обществу. Для Ясперса «истинная философія можетъ родиться только въ сообществъ». «Неспособность философа сообщить другимъ свои мысли, говорить Ясперсъ, является критеріемъ неистинности его мышленія». «Существенная, схватывающая бытіе истина, родится только изъ общенія, съ которымъ она неразрывно связана». Въ этой связи философіи съ общеніемъ Ясперсъ видить одно изъ отличій философскаго знанія просто научнаго, которое совершенно безразлично къ отношеніямъ, возникающимъ изъ общенія, и можетъ удовлетвориться простымъ погруженіемъ въ свой предметь. Поэтому то философскій діалогь и философская дискусія являются необходимыми моментами всякаго философскаго развитія. Въдь сама философская діалектика есть родъ «діалога» отдъльныхъ философскихъ точекъ эрънія — діалога, который отдъльный философъ можетъ вести и монологически, самъ съ собой. Но діалогическая форма философіи, превращеніе монолога въ діалогъ, требуетъ философскаго общенія, требуетъ со-философствованія.

Философія не только находить свое завершеніе въ общеніи, она служить фундаментомъ для образованія особыхъ соціальныхъ связей. Не слъдуеть преуменьшать чрезвычайно важнаго участія идей, и въ частности идей философскихъ, въ образованіи конкретныхъ типовъ общественнаго бытія, въ выковываніи

общественныхъ единствъ, не только обладающихъ прочностью, устойчивостью и постоянствомъ, но и предполагающихъ дружественное сліяніе и любовь. Въ концъ концовъ ни одна изъ конкретныхъ общественныхъ формъ, за исключеніемъ развъ только мистическаго общенія съ Богомъ, не возможна безъ наличія извъстной смысловой и идеологической базы. Однимъ изъ неотъемлимыхъ моментовъ всякаго общенія является постиженіе смысла, переживаемаго чужой душой, и разумъніе тьхъ общихъ духовныхъ содержаній, которыя свойственны какъ «Я» такъ и «Ты». Общеніе предполагаеть не только вчувствованіе «Я» въ «Ты», но и общій объективный предметь, который одинаково понимается и одинаково истолковывается. Если его нътъ, то общение абсолютно невозможно, какъ невозможно оно между человъкомъ и муравьемъ, пчелой, термитомъ и другими «общественными» существами. На постиженіи этого объективнаго смысла, въ концъ концовъ, въдь и покоятся такіе феномены, какъ языкъ и слово, которые являются однимъ изъ главныхъ объединяющихъ началъ человъческаго обшенія.

Чъмъ выше смысловыя содержанія, раскрывающіяся въ общеніи, тъмъ выше и типы общенія. И не слъдуеть упускать изъ вида, что философія, какъ познаніе истины, была однимъ изъ активнъйшихъ агентовъ для образованія общенія нъкотораго высшаго и рафинированнаго типа. Таковы философскія содружества, примъромъ которыхъ является союзъ пифагорейцевъ. И, именно, такія содружества предполагали не только уразумъніе нъкотораго общаго смысла, но и исповъданіе опредъленной общей доктрины, общихъ философскихъ върованій. Замъчательно, что они всегда культивировали дружбу и любовь, какъ связующее начало для своихъ адептовъ. Ясперсъ совершенно правильно указываеть, что необходимымъ условіемъ философскаго общенія, основаннаго на пониманіи нъкоторыхъ высшихъ философскихъ истинъ, является извъстный моральный уровень членовъ такого общенія, а не только извъстная одаренность и извъстная техническая освъдомленность. философскія сообщества по необходимости бывають сравнительно узкими. Философъ не то что одинокъ, но философія всегда эзотерична, поэтому философскія сообщества всегда исходили изъ убъжденія что «философская форма истины (какъ говорить Ясперсъ) далеко не всякому доступна». «Философская дискусія есть удерживаніе себя отъ соблазна соскользнуть въ стихію публичности».

Я даже не ръшился бы сказать, что философія и философы были уже такъ безвластны: стоитъ только вспомнить о томъ, какое огромное вліяніе имъли нъкоторыя древнъйшія философскія идеи, хотя бы идеи пиоагорейцевъ. Въдь на нихъ основы-

вается дъятельность всъхъ послъдующихъ эзотерическихъ философскихъ сектъ, которыя можно назвать въ общемъ «герметическими». И не на нихъ ли ссылаются масоны, какъ на послъдній источникъ своихъ тайныхъ преданій? Не слъдуетъ особенно поддаваться тъмъ распространеннымъ и часто нелънымъ миезмъ, которые витаютъ около масонства, но въ то же время еще болье не сльдуеть идти путемь обычныхъ интеллигентскихъ предразсудковъ и отрицать ту колоссальную роль, которую сыграло масонство въ исторіи политической и соціальной народовь романо-германской культуры. Но резвіз оно не сводилось въ своихъ высшихъ ступеняхъ къ исповъданію опредъленныхъ философскихъ догматовъ и преданій? Я не касаюсь эдьсь аналогическихь явленій въ жизни восточныхь, азійскихъ культуръ, но не могу не обратить вниманія и на другой родь аналогичныхь явленій на западь. Н. А. Бердяевъ совершенно правильно отмъчаетъ, что въ Средніе Въка столько философія была служанкой теологіи, сколько эта послъдняя была на службъ у философіи, и именно аристотелизма въ своеобразномъ истолкованіи Оомы Аквинскаго и схоластиковъ. Но развъ эта философія не послужила основой для образованія другихъ, также чрезвычайно тъсныхъ и эзотерическихъ сообществъ, въ видъ западныхъ монашескихъ орденовъ, въ особенности, скажемъ, ордена іезуитовъ? Развъ верхи этого ордена не представляли собой философски дисциплинированныхъ теологовъ, практическое вліяніе доктрины которыхъ было также огромно? И, наконецъ, послъдній примъръ. Карлъ Марксъ въ юности своей мечталъ о своеобразной диктатурь философіи въ мірь: « такъ какъ всякая истинная философія, говориль онь, есть духовная квинть-эссенція своего времени, то должно наступить время, когда философія вступить въ соприкосновение и въ взаимодъйствие съ дъйствительнымъ міромъ своего времени. Философія тогда уже не будеть опредъленной системой по отношенію къ другимъ опредъленнымъ системамъ, она станетъ философіей вообще по отношенію къ міру, она станетъ философіей современнаго міра». Можно сказать, что эти мечты о диктатурѣ философіи цъликомъ осуществлены въ Россіи. Развѣ ленинизмъ не представляетъ собою диктатуру опредъленныхъ философскихъ идей по содержанію своему не очень высокаго уровня, но въ идеократическомъ смыслъ весьма напористыхъ и сильныхъ?

И въ заключение еще одинъ вопросъ. Не объясняется ли современное критическое положение міра въ значительной степени тѣмъ, что тѣ идейныя философскія силы, которыя имъ столько вѣковъ управляли, нынѣ пришли въ состояніе несомнѣннаго распада. Какъ не крѣпка еще католическая идея, но и она потеряла то вліяніе, которое имѣла раньше. Чтобы

сохранить это вліяніе, католичество принуждено рѣшительно модернизироваться. Разложилось и превратилось въ голую форму безъ всякаго содержанія современное масонство. Марксизмъ все болѣе и болѣе теряетъ свое вліяніе надъ массами. Не настало ли время философамъ подумать о томъ, какая новая философія можетъ управлять міромъ для того, чтобы онъ не погибъ въ окончательномъ варварствѣ? Я думаю, что пониманіе этой идеи составляетъ огромную заслугу графа Кайзерлинга.

Н. Н. Алекстевъ.

## познаніе и общеніе

(Отвътъ Н. Н. Алекстьеву).

Благожелательная критика Н. Н. Алексъевымъ моей книги «Я и міръ объектовъ» требуеть отвъта, такъ какъ можеть падать поводъ къ недоразумънію и къ невърному меня пониманію. Съ Н. Н. Алексфевымъ случилось то, что часто случается съ тъми критиками чужой философіи, которые имъють свое философское міросозерцаніе, свои темы и свою направленность сознанія, - онъ замътилъ въ моей книгъ лишь интересовавшее его самаго и почти не замътилъ въ ней центральной мысли, изъ которой только все остальное и можетъ быть понятно. Прежде всего о моемъ отношеніи къ экзистенціальной философіи. Мое «міросоэрерцаніе» не только очень отличается отъ «міросозерцанія» Гейдеггера и Ясперса, но во многомъ полярно имъ противоположно, особенно Гейдеггеру. Это должно быть совершенно ясно изъ книги «Я и міръ объектовъ». Но самую идею экзистенціальной философіи я считаю единственнымъ правильнымъ пониманіемъ задачъ философіи, единственнымъ плодотворнымъ путемъ философскаго познанія. Только экзистенціальная философія выводить изъ тупика, въ который попала философія. Я всегда такъ думаль, хотя бы выражаль это въ иной терминологіи. Я такъ думалъ, когда писалъ двадцать льть тому назадъ книгу «Смыслъ творчества. Опыть оправданія человька» и двадцать пять льть тому назадъ книгу «Философія свободы», которая сейчась не удовлетворяеть меня по формъ выраженія и развитія мысли. Идеализму, неокантіанству, раціонализму, позитивизму я противополагалъ именно экзистенціальную философію. Мое самостоятельное философствованіе началось съ размышленія надъ тъмъ, что черезъ объекты, черезь объективацію нельзя познать тайну бытія и что есть другой путь познанія, въ которомъ познающій пріобщается къ внутренней тайнъ бытія, такъ какъ познающій самъ есть бы-

тіе, т. е. экзистенціаленъ. Я всегда думалъ, что бытіе познаваемо лишь въ человъческомъ существовании, гдъ оно не объективировано. Поэтому я всегда защищалъ сознательный антропологизмъ въ философіи. Это мой основной мотивъ. Это наиболье выражено въ моей книгъ «О назначеніи человъка». Поэтому я не могу не сочувствовать тому, что къ схожимъ результатамъ приходить современная экзистенціальная философія Гейдеггера и особенно Ясперса, хотя они къ этому приходятъ совсъмъ инымъ путемъ и ихъ онтологія совсьмъ иная, чьмъ у меня. Я какъ разъ склоненъ ставить въ упрекъ Гейдеггеру и Ясперу то, что ихъ академическая философія недостаточно экзистенціальна, что и они слишкомъ склонны объективировать. Но Н. Алексъевъ обратилъ недостаточно вниманія на то. что Гейдеггеръ и Ясперъ пришли къ экзистенціальной философін совсьмъ не подъ вліяніемъ Гуссерля, а подъ вліяніемъ Кирхегардта. Вліяніе Гуссерля скорве мышаеть, чымь помогаеть Гейдеггеру. Ясперсь же вообще не принадлежить въ прямомъ смыслъ къ феноменологической школъ. Самъ я мало общаго имъю съ Гуссерлемъ, потому что Гуссерль всегда боролся съ антропологизмомъ и никогда не утверждалъ, что бытіе познается въ человъкъ и черезъ человъка, что познаніе есть творчекій актъ человъка. Но я не отрицаю освъжающаго вліянія феноменологическаго метода въ той затхлой атмосферъ, которая была создана для философіи неокантіанской схоластикой.

Теперь о самомъ главномъ. Меня поразило, что Н. Алексъевъ какъ будто бы не замътилъ основной темы моей книги. изъ которой все для меня освъщается, — темы о связи познанія со ступенями общности людей. Я хотълъ поставить проблему познанія въ связь съ проблемой одиночества и общенія. Поэтому книга моя есть своеобразная соціологія познанія, метафизическая, конечно, соціологія. Тема эта опредъляется тъмъ, что я отрицаю каеоличность, универсальность разума въ томъ смыслъ, въ какомъ ее признаетъ раціональная философія. Для меня разумъ не можетъ автоматически опредълить общеобязательность познанія, потому что разумъ міняется, онъ не присутствуеть одинаково, въ одинаковомъ видъ у всъхъ людей и у всъхъ человъческихъ группъ, онъ зависитъ отъ духовнаго состоянія людей, отъ психической структуры, вырабатываемой общеніемъ людей, т. е. отъ формъ и ступеней общности людей. Познаніе имъетъ метафизически соціальную природу и потому зависить отъ характера сообщеній (коммуникаціи) и общеній (коммуніона) людей. Братское общеніе людей преображаєть самый разумъ и должно привести къ иному познанію, чъмъ познаніе объективированное, которое соотвътствуетъ разобщенности людей, разорванности міра, низшей ступени общности.

Я нисколько не отрицаю положительной цѣнности объективированнаго познанія, напр. познанія въ физико-математическихъ наукахъ, но оно относится къ разорванному, т. е. къ падшему міру. Не само познаніе является туть падшимь, а этоть мірь является падшимь. Только падшій мірь подчинень категоріи числа, только къ нему примънимо «дважды два четыре». Воть эта основная для меня тема о связи познанія съформами общенія имъла у меня два разныхъ источника, чуждые традиціямъ обычной академической философіи, въ томъ числъ и философіи Гейдеггера и Ясперса. Одинъ изъ этихъ источниковъ соціологическій и связань съ марксизмомъ. Когда я писаль свою первую юношескую книгу «Субъективизмъ и индивидуализмъ въ общественной философіи», я былъ марксистомъ и кантіанцемъ (т. е. былъ не ортодоксальнымъ марксистомъ). Я тогда быль поглощень темой о соотношении между трансцендентальнымъ сознаніемъ, раскрывающимъ общеобязательную истину и справедливость, и психической структурой, опредъляемой соціальнымъ положеніемъ людей, прежде всего классовымъ положеніемъ. Но это и есть тема о связи познанія съ формами общенія людей, съ формами ихъ коопераціи. Для марксизма это выражается въ формъ зависимости познанія отъ классовой психики. Пролетарій познаеть иначе, чымь буржуа, ему открывается истина, закрытая для буржуа, вслъдствіе того. что пролетарій — трудящійся, буржуа же — эксплоататоръ. Нътъ одного и того же каеолическаго разума, одинаково присущаго буржуа и пролетарію. Я быль идеалистомь, а не матеріалистомъ, и потому я не могъ исповъдывать нельпой теоріи о существованіи классовой истины, но я быль убъждень и до сихъ поръ убъжденъ, что существуетъ классовая ложь и что существують благопріятныя и неблагопріятныя условія въ классовой психологіи для познанія истины, ни отъ какихъ классовъ не зависящей. Но это и значить, что истина открывается лишь при извъстной формъ общенія и общности людей. Этой темь я остаюсь въренъ и по нынь. Но эта тема имъетъ для меня и болье глубокій источникъ — религіозный. Познаніе зависить оть духовнаго состоянія людей, оть ихъ духовной общности, оно иное при существованіи христіанскаго братства между людьми. Въра и любовь духовно измъняютъ и преображають разумь, мыняють результать познанія. Внутри высокой духовной общности людей познаніе мъняется, происходить пріобщеніе къ тайнъ бытія, преодольвается объективація, которая всегда есть отчужденіе. Это и есть проблема соборности въ церковной терминологіи. Соборность есть общность людей, въ которой ни одинъ человъкъ не является для другого объектомъ, а всегда «ты» и «мы». Объективированное математическое и физическое познаніе одинаково обязательно

для «буржуа» и для «пролетарія», для безбожника, отрицающаго всякую духовную жизнь и всякую духовную общность людей, и для върующаго христіанина, входящаго въ духовный міръ и духовную общность людей. Но огромная разница обнаруживается, когда рѣчь идетъ о познаніи человѣческаго существованія и человѣческой судьбы. Эта одна и та же тема, которая имѣетъ соціологическій и религіозный аспектъ. Съ этимъ связано то, что коммунизмъ есть лишь извращенная и секуляризованная форма христіанской соборности, христіанскаго коммуніона. Это имѣетъ прямое отношеніе и къ познанію.

Н. Алексъевъ хочетъ меня принудить признать, что истина, которую я пытаюсь утверждать въ своей философіи, и для меня есть объективная истина. Боюсь, что споръ нашъ въ значительной степени терминологическій. Н. Алексьевь ставить знакъ тождества между истиной и объективностью. Но я не пріемлю этой терминологіи или во всякомъ случав считаю ее условной. «Субъективное» совсъмъ не означаетъ для меня произвольнаго, лишь для меня интереснаго и обладающаго цънностью. Истина, именно истина о бытіи раскрывается въ субъекть, а не въ объектъ. На этомъ пути стоялъ уже послъкантовскій идеализмъ, который порваль съ докантовскими формами объективированной метафизики и основываль свою метафизику на субъекта, а не на объектъ. Съ этого началъ Фихте. Но до экзистенціальной философіи великіе нъмецкіе идеалисты не дошли. Это опредълилось прежде всего тъмъ, что они не поставили проблемы человъка. Субъектъ, «Я» нъмецкаго идеализма не былъ человъкомъ. Когда Фр. Баадеръ сказалъ, что познавать истину значитъ становиться истиннымъ, онъ, конечно, по своему выразилъ не объективированное, экзистенціальное пониманіе познанія. Я бы такъ формулироваль свою точку эрьнія: философія антропоцентрична и не можеть быть иной, но самъ человъкъ не антропоцентриченъ и потому только въ человъкъ и черезъ человъка познается истина, а не открываются лишь человъческія состоянія. Это обратно нъмецкому идеализму, который отрицаль антропоцентричность философіи, но утверждаль антропоцентричность человька. Преодольніе объектности, объективаціи въ познаніи не означаеть замкнутости въ себъ, а означаетъ выходъ къ общенію съ другими людьми, съ Богомъ и Божьимъ міромъ. Наоборотъ объектность и объективація познанія означають замкнутость въ себь, невозможность выхода къ другимъ и другому, отчужденность между познающимъ и познаваемымъ. Борьба съ падшестью, которая есть замкнутость, изоляція и отчужденность, есть борьба сь объектностью, съ исключительной властью объективированнаго познанія, она ведестся и въ познаніи и въ жизни, она есть

борьба за общеніе. Н. Алексфевъ повидимому близокъ къ той точкъ эрънія, съ которой философствуеть и познаеть не человъкъ, а какъ бы самое Абсолютное въ человъкъ и черезъ человъка, человъкъ же такимъ путемъ подымается къ всеобщему, переходить оть субъективнаго къ объективному. Но это есть идеалистическій монизмъ. Христіанская философія для меня не монистична, а бого-человъчна, т. е. предполагаетъ дуалистическій моменть, предполагаеть дъйствіе и взаимодъйствіе двухъ природъ, а не одну природу. Экзистенціальная, антропологическая философія, конечно, не монистическая, въ ней познаетъ человъкъ, а не Абсолютное, но познаетъ въ общени и взаимодъйствіи съ Абсолютнымъ, въ пріобщеніи къ Его внутренней жизни. Впрочемъ самое понятіе Абсолютнаго я не считаю христіанскимъ пониманіемъ Бога. Я уже не разъ слыхалъ не только отъ русскихъ, православныхъ и не православныхъ, но и отъ иностранцевъ, католиковъ и протестантовъ, что въ моей антропологической философіи есть уклонъ къ человъкобожеству и титанизму, что для меня человъческій духъ есть actus purus, въ то время какъ только Богъ есть actus purus. Такого рода суждение вызывается основоположной для меня идеей о человъкъ, какъ творцъ, способномъ привносить новое, небывшее, обогащающее бытіе, т. е. творить изъ несотворенной свободы. Объ этомъ почти невозможно спорить, это есть вопросъ первичной религіозной интуиціи, вопросъ не только въры, но и великой надежды. Для меня это цъликомъ связано съ върой въ Богочеловъчество, выводится изъ христологіи въ отношеніи къ человъку. Это было мною выражено въ книгъ «Смыслъ творчества». Въ плоскости философскаго познанія это есть прежде всего проблема о несотворенной свободь, безъ которой необъяснимо ни происхождение зла, ни возможность творчества. Я думаю, что христіанство отрицаеть возможность для человъка actus purus (это аристотелевски-томистская терминологія, которую я не употребляю), т. е. возможность выхода въ сферу безобъектного существованія, посколько христіанство есть соціальный факть, т. е. само принадлежить къ объективированному міру. Но христіанство, принадлежащее къ плану экзистенціальному, первичному, не объективированному, вполнъ можетъ и должно это признать въ отношеніи къ человъку. Иначе окончательно затмевается образъ и подобіе Божіе въ человъкъ. Человъкъ долженъ совершать творческіе акты и войти въ чистую, не объективированную сферу существованія не во имя свое, не для самообожествленія, а во имя Божье, отвъчая на Божій призывъ.

Мнъ представляется недоразумъніемъ, когда Н. Алексъевъ говоритъ, что я отрицаю соціальную миссію философіи. Это произошло отъ того, что онъ обратилъ большее внима-

ніе на мое первое размышленіе о трагедіи философа и очень мало обратиль вниманія на ть мьста моихь посльдующихь размышленій, въ которыхъ я говориль объ общеніи и о связи познанія съ общеніемъ. Я говорю въ своей книгъ объ активной задачь познанія и даже выражаю въ этомъ отношеніи большое сочувствіе Н. Өедорову. Философія должна измѣнять жизнь, она не можеть оставаться чисто теоретической. Но именно для того, чтобы философія осуществляла активную соціальную миссію, философія не должна зависить отъ соціальной среды, отъ соціальной обыденности, философское познаніе должно не опредъляться соціальной жизнью, а опредълять соціальную жизнь. Это совершенно аналоично тому, что я не разъ утверждалъ о христіанствъ. Христіанство тогда лишь будетъ творчески и преображающе вліять на соціальную жизнь и осуществлять соціальную правду, когда оно не будеть зависить отъ соціальной среды и соціальных отношеній людей, когда оно будеть черпать свою силу изъ чистаго источника откровенія, а не изъ мутнаго соціальнаго источника, всегда искажавшаго христіанство въ угоду господствующимъ классамъ. Такъ какъ я ставлю познаніе въ связь съ ступенями общности людей и это даже основная моя тема, то этимъ самымъ я утверждаю, что и сознаніе и познаніе предполагаеть со-челов вковь. Но связь познанія съ со-человъкомъ, съ человъческой общностью и общеніемъ есть, конечно, не внъшняя опредъляемость другими людьми, а внутреннее качествование познания. Въдь и соборность нужно понимать какъ внутреннее качествование духовной жизни, а не какъ извиъ предстоящій коллективъ, что было бы объективаціей и что, конечно, существуєть въ церкви, какъ соціальномъ институтъ. Безвластность философа нисколько не мъщаетъ мнъ признавать огромную роль философскихъ идей въ исторіи. Въ концъ статьи Н. Алексъевъ съ сочувствіемъ ссылается на Кайзерлинга. Но его точка эрънія, повидимому, очень отличается отъ точки эрънія Кайзерлинга. Кайзерлингъ стоитъ на крайне дуалистической точкъ эрънія, противополагающей землю и духъ. Политика для него цъликомъ опредъляется теллурически. Духъ безсиленъ и безвластенъ въ области политики, а значить и философія. Кайзерлингь правъ въ томъ, онъ говоритъ о низости и подлости всякой политики. Я даже склоненъ думать, что та форма, въ которой рецепируются въ политикъ философскія идеи, низка и подла. Философія должна была бы насъ научить соціальной активности и вмѣстѣ съ тъмъ ненависти къ политикъ, которая всегда была и есть не реализація духа, а изміна духу.

Николай Бердяевъ.

### О БОГОБОРЧЕСТВЪ И ГЕЕННЪ

Въ рядъ проблемъ, выдвинутыхъ Н. А. Бердяевымъ въ его книгъ «О назначеніи человъка», поставлена, между прочимъ, проблема ада и въчныхъ мукъ.

Н. А. Бердяевъ не говорить категорически о томъ, что ада не будеть и въчныя муки невозможны, но онъ утверждаетъ необходимость для христіанъ стремиться къ тому, чтобы адъ въ въчности былъ побъжденъ.

Очень предубъжденному и поверхностному читателю такая мысль можетъ показаться, пожалуй «еретической»: возставать противъ словъ Евангелія не есть ли богоборчество?

Думается, въ высказанномъ Н. А. Бердяевымъ ереси никакой нътъ, но нъкое богоборчество несомнънно есть; только богоборчество положительное, а не отрицательное.

Есть богоборчество атеистическое, элое, опирающееся на діавола, богоборчество отрицающее бытіє Божіє, Промыслъ Божій, а слѣдовательно и Любовь въ мірѣ, ибо Богъ есть Любовь.

Но мы знаемъ богоборчество Моисея, умоляющаго за свой народъ, богоборчество Авраама, просящаго о помилованіи Содома ради немногихъ праведниковъ, богоборчество Іова. Ветхозавѣтный патріархъ Іаковъ въ самой Библіи наименованъ богоборцемъ.

Это богоборчество основано на любви и на богосыновствъ. Вотъ, что говоритъ Авраамъ, стоя «предъ лицомъ Господнимъ»:

«Неужели ты погубишь праведнаго съ нечестивымъ? Можетъ быть, есть въ этомъ городъ пятьдесятъ праведниковъ? Неужели Ты погубишь и не пощадишь мъста сего ради пятидесяти праведниковъ въ немъ? Не можетъ быть, чтобы Ты поступилъ такъ, чтобы Ты погубилъ праведнаго съ нечестивымъ, чтобы то же было съ праведникомъ, что съ нечестивымъ: не можетъ быть отъ Тебя! Судія всей земли поступитъ ли неправосудно?»

Замъчательны слова Авраама: «Воть я ръшился говорить Владыкъ, я прахъ и пепелъ».

Еще дерзостные Іовъ, рышающійся не только говорить Богу, но спорить съ Нимъ:

«... Дни мои бъгутъ скоръе челнока и кончаются безъ надежды. Вспомни, что жизнь моя дуновеніе, что око мое не возвратится видъть доброе. Не увидить меня око видъвшаго меня: очи Твои на меня и нътъ меня. Ръдъетъ облако и уходитъ, такъ нисшедшій въ преисподнюю не выйдеть. Не возвратится болье въ домъ свой и мъсто его уже не будеть болье знать его. Не буду же я удерживать усть моихъ; буду говорить въ стъсненіи духа моего; буду жаловаться въ горести души моей. Развъ я море или морское чудище, что Ты поставилъ надо мною стражу? Когда подумаю: «утъшить меня постель моя, унесеть горесть мою ложе мое». Ты страшишь меня снами и видъніями пугаешь меня! И душа моя желаетъ прекращенія дыханія, лучше смерти, нежели сбереженія костей моихъ. Опротивъла мнъ жизнь. Не въчно жить мнъ. Отступи отъ меня, ибо дни мои суета. Что такое человъкъ, что Ты столько цънишь его и обращаешь на него внимание Твое. Посъщаешь его каждое утро, каждое мгновеніе испытываешь его? Доколъ же Ты не оставишь, доколь не отойдешь отъ меня, доколь не дашь мнь проглотить слюну мою? Если я согръшиль, что я слълаю Тебъ, стражъ человъковъ? Зачъмъ Ты поставилъ меня противникомъ Себъ, такъ, что я сталъ самому себъ въ тягость? И зачъмъ бы не простить мнъ гръха и не снять съ меня беззаконія моего, ибо воть я лягу въ пражь: завтра поищешь меня и нътъ меня».

«Пусть взвѣсять меня на вѣсахъ правды» — взываеть Іовъ. Взывать и просить можно только въ увѣренности, что взывающій будеть услышанъ и что Тотъ, Кто его услышить, имѣеть власть исполнить просимое.

«Просите и дастся вамъ, ищите и обрящете, стучите и отверзется».

Богоборчество уже въ ветхомъ завътъ таитъ въ себъ непоколебимую въру въ въчную дъйственность Божіей любви и силы. Потому Моисей осмъливается *отвечать* Богу; Авраамъ и Іовъ, сознавая себя «прахомъ и пепломъ» передъ Нимъ, почти что требуютъ отъ Него исполненія своей мольбы.

Если вдуматься, то почти каждая молитва несеть въ себъ богоборческое начало, начало дерзновенія и дерзанія:

«Или хощу, или не хощу спаси мя» — молится Іоаннъ Дамаскинъ, полный въры въ безграничность Божіей любви и прибавляетъ удивительныя слова: «аще праведнаго спасешь ничто же дивно»... «но на мнъ гръшномъ, удиви милость Твою».

то же дивно»... «но на мнъ гръшномъ, удиви милостъ твою».
Пусть гръшнику уготованъ адъ, но въра въ искупитель-

ную силу страданій Христовыхъ спорить съ предопредъленіемъ: на гръшномъ «удиви милость Твою».

Пассивное пріятіе судьбы отнюдь не всегда является проявленіемъ высшаго смиренія, высшей благочестивой покорности. Если Богъ не услышалъ молитвы, то тогда только, и уже безъ ропота, должно нести самый тяжкій крестъ, а до тъхъ поръ, въ мъру всей данной ему духовной свободы и духовной силы, человъкъ можетъ и долженъ просить и настаивать.

Христіанская въра въ Промыслъ не есть въра въ жестокое и неподвижное предопредъленіе о человъкъ, а въра въ живую связь человъка съ Богомъ, въ откликъ Божій на молитву человъка.

Промыслъ не есть рокъ, въ который вѣрили древніе. Христіанинъ не можетъ быть христіаниномъ, если онъ убѣжденъ, что съ момента его рожденія на невидимой каменной страницѣ высѣчена и каменными буквами запечатлѣна его судьба. Неподвижно, неизгладимо, безповоротно.

На что тогда нуженъ подвигъ самоусовершенствованія, труда духовнаго возрастанія?

Если даже рѣка можетъ пролагать себѣ новое русло, измѣняя свое теченіе, то неужели свободная творческая воля человѣка не имѣетъ силы прорывать себѣ русло и въ этой жизни и въ будущей?

Но свободная воля истинно свободна только въ Богъ: «Безъ Меня не можете творити ничесо же».

Эти слова Христовы — не ограниченіе, а утвержденіе свободы и творческой силы христіанина. Ибо въ другомъ мѣстѣ сказано, что силой вѣры можно сдвинуть гору. Условіе для этого только одно «не усумниться въ сердцѣ своемъ». Сдвинетъ гору Богъ, а не человѣкъ, а человѣкъ лишь скажсетъ съ вѣрой, т.-е. всю силу своей воли вложитъ въ молитву къ Богу о томъ, чтобы гора сдвинулась.

Совершенная въра есть и наибольшая сила творчества, измъняющая даже законы естества. «Тънь проходящаго Петра», падая на больныхъ, давала имъ исцъленіе точно такъже, какъ и опоясанія Апостола Павла. Ехидна, обвившаяся вокругъ руки Апостола, не повредила ему.

Законы естества, Богомъ установленные, Богомъ и измѣняются. Человѣку, по вѣрѣ, дано право во Христѣ и черезъ Христа, дѣйствовать вопреки законамъ естества, иначе говоря творить по благодати. Право молитвы есть благой даръ человѣку, даръ дерзанія противъ естества, противъ естественнаго и грѣховнаго теченія жизни. Молитва имѣетъ силу разсѣкать каменное начертаніе естественной человѣческой судьбы.

Не только о себъ, но и о другихъ можетъ и долженъ молиться человъкъ, просить о помощи, прощеніи и спасеніи.

Кто то умираетъ. Предопредъленіе. Но я могу хотъть черезъ Христа возвратить ему жизнь. Праведный и святой часто и возвращаетъ ему жизнь. почти уже угасшую. Возвращаетъ молитвой: «онъ, больной, безнадеженъ, но Ты его исцъли. Ты назначилъ ему теперь умереть, но я прошу Тебя оставить его житъ». Это тоже богоборчество. Умоляетъ Всемогущаго «прахъ и пепелъ» по праву любви и богосыновства. Черезъ Христа можно и должно искать спасенія преступнику, обращенія безбожнику.

Сказано «молитесь за враговъ вашихъ». Не значитъ ли: побъждайте ихъ зло вашей любовью; идите черезъ Христа на борьбу съ гръхомъ вашихъ враговъ, очищайте ихъ вашей молитвой.

Въ молитвъ за упокой души умершаго, согръшавшаго при жизни, не то ли же самое дерзаніе во Христъ противъ закона, карающаго гръхъ?

«Умолить» за гръшника, «вымолить» его изъ въчнаго мрака не значить ли измънить опредъленное о немъ?

Дѣйствіе Промысла не отметаетъ взаимодѣйствія вѣрующаго человѣка. Безъ воли Божіей, правда, ни одинъ волось не спадетъ съ головы, но тѣмъ не менѣе, малая человѣческая воля умолять Божественную Волю можетъ, подобно Аврааму:

«Воть я ръшился говорить Владыкъ, я, прахъ и пепелъ». Это не значитъ, что Авраамъ жалостливъе Бога, но значитъ, что Богъ даетъ огромную творческую силу человъческой любви и этой любви отъ насъ хочетъ.

Хочетъ дерзанія: «исцѣли, прости, спаси». «Исцѣли, прости, спаси» не только меня или близкихъ мнѣ, но и враговъ моихъ, вотъ этихъ «ненавидящихъ» и «проклинающихъ».

Молиться за враговъ и творческой силой любви преображать ихъ зло въ добро черезъ Христа — есть величайшее сопротивленіе «князю міра сего», ослабленіе діавольской силы надъ человъкомъ и надъ міромъ.

«Избави насъ отъ лукаваго», избави всъхъ, даже враговъ и согръщающихъ... — не приближаетъ ли это къ прошенію:

— Господи, да не будеть ада и въчныхъ мукъ!

Не Богъ человѣку уготовляетъ адъ, а самъ человѣкъ создаетъ для самого себя адъ, несетъ его въ себѣ, въ своемъ духовномъ омертвеніи. «Смертію да умретъ», говорится въ Новомъ Завѣтѣ о грѣшникѣ. Тайна «муки вѣчной» въ вѣчной ли смерти или въ вѣчномъ умираніи неоживотворенныхъ Духомъ Жизни и Истины духовно угасшихъ человѣческихъ душъ?

Мы не знаемъ.

Но мы знаемъ, что гръхъ не отъ Бога, а слъдовательно и адъ не отъ Бога. Адъ есть слъдствіе гръха.

Мы призваны побъждать гръхъ въ себъ благодатью молитвы и таинствъ и намъ же повельно молиться за согръщающихъ, за враговъ и прощать имъ ихъ вины передъ нами. Слъдовательно, не только въ себъ самихъ, но и въ другихъ людяхъ мы должны, по мъръ нашихъ силъ, искоренять гръхъ, иначе говоря, подкапывать самое основание ада.

Адъ есть гора, утвержденная грѣхомъ человѣческимъ. Можно ли подумать о томъ, чтобы сдвинуть ее съ мѣста? Не дерзость ли это? Не ересь ли?

Можетъ ли любовь быть ересью? Но любовь бываетъ дерзкой, върнъе дерзающей, какъ и въра. Только бы не усумниться въ сердцъ своемъ».

Когда къ Христу несли разслабленнаго, то въ домъ войти было нельзя и несшіе разобрали крышу дома и сверху спустили больного на носилкахъ къ ногамъ Христа.

Ни о чемъ они не думали эти люди, кромѣ желанія исцѣлить больного. Не поколебались поднять его на крышу и эту чужую крышу разобрать, ибо иначе нельзя было приблизиться къ Іисусу. Они преодолѣли всѣ препятствія и, преодолѣвая ихъ, не спрашивали самихъ себя: можно такъ поступить или нельзя? И въ Евангеліи сказано о несшихъ разслабленнаго: «Іисусъ, видя вѣру ихъ»... Вѣрилъ или нѣтъ самъ разслабленный, могъ ли онъ вообще что-нибудь сознавать — мы не знаемъ. Онъ исцѣленъ по вѣрѣ другихъ. Несомнѣнно у этихъ «другихъ» велика была не только вѣра въ Іисуса, но и велика была любовь къ больному; любовь толкнувшая ихъ къ дѣйствію.

Чудеса евангельскія совершаются взаимодъйствіемъ силы Христовой и человъческой въры. Безъ творческаго акта въры нътъ чуда, и не даромъ сказано о галлилеянахъ, что Іисусъ не могъ тамъ сотворить никакихъ чудесъ «по невърію ихъ». Конечно, сила Христова не была ограничена сама въ себъ, но такъ какъ благодать прощенія и исцъленія принимается активно, а не пассивно, принимается добровольно, то ее и не получаютъ тъ, которые не имъютъ доброй воли къ принятію благодати.

Чъмъ больше препятствій къ чуду, тъмъ больше требуется дерзанія любви и въры и тъмъ больше воздаяніе.

Хананеянка на свои мольбы вначаль не только не услышала отклика, но даже получила въ отвътъ какъ бы укоризненный отказъ. И однако это ея не остановило: она попросила себъ крупицу отъ трапезы избранныхъ, увъренная въ безграничности милосердія Божія... «О, жено велія въра твоя!» — Какимъ великимъ поощреніемъ къ величайшимъ дерзаніямъ върующаго духа звучатъ эти Христовы слова...

— Господи, да не будеть ада и вѣчныхъ мукъ!» — если это не поправка мудрствующаго человѣческаго разума къ произволенію Божественнаго Промысла, а молитвенное дерзаніе хананеянки, то въ этомъ нѣтъ ни ереси, ни грѣха.

Молитесь за враговъ. А дальше: молитесь за всъхъ гръшниковъ. Значить, можно молиться, чтобы не было въчныхъ

мукъ. Можно хотъть любовью побъдить адъ.

Христось не указаль ли путь: «во адѣ же съ душою яко Богъ...»? Мы не знаемъ геенны вѣчной, но знаемъ геенну земную, попалящую насъ уже въ этомъ мірѣ. Свободу нашу употребляя во эло, мы эло увеличиваемъ. Если въ чудѣ прощенія и исцѣленія совершается взаимодѣйствіе благодати Божіей и вѣры и любви человѣческой, то нарастаніе геенны творится взаимодѣйствіемъ грѣха: На грѣхъ врага отвѣчая грѣхомъ ненависти къ нему, мы сами уже подпадаемъ подъ власть «князя міра сего» и эту власть увеличиваемъ.

Любовно сходя въ адъ жизни, не должны ли мы именемъ Христовымъ пытаться гасить въ немъ геенское пламя?

— Господи, да не будетъ ада!

Одинъ не могъ спастись и упалъ на самое дно бездны. Всъ соборно должны его поднять.

При обыкновенныхъ катастрофахъ, землетрясеніяхъ и обвалахъ, людей выкапываютъ изъ подъ земли, изъ подъ обломковъ. Достаютъ васыпанныхъ въ шахтахъ, выносятъ даже потерявшихъ признаки жизни, чтобы хотя бы попытаться ихъ какъ-нибудь оживитъ. И спасающіе рискуютъ жизнью.

При катастрофъ гръха, при духовномъ обвалъ, когда сотни тысячъ, милліоны падаютъ въ бездну и лежатъ омертвълыми, даже духовно смердящими трупами, можно ли, должно ли брезгливо отходитъ въ сторону? Или слъдуетъ не бояться никакого трупнаго смрада, никакой опасности соблазновъ, даже рисковатъ своими душами въ дерзостной молитвъ: «Спаси и прости... оживи духовно гніющихъ, безбожныхъ, разложившихся во злъ, ибо Ты все можешь!»

Апостолъ Павелъ за свой народъ, за его духовное спасеніе готовъ былъ на самую страшную жертву — «быть отлученнымъ отъ Христа». Готовъ былъ сойдти въ адъ, лишь бы пріобщился ко Христу Израиль. Это предълъ дерзостной любви, по-казывающій почти безпредъльность данной человъку свободной творческой воли. Богоборчество, основанное на богосыновствъ.

И естественно, что любовь можеть умолять:

— Господи, да не будеть ада!

Богочеловѣкъ распялся, езявъ гръхи міра. Намъ по богосыновству сказано: «носите тяготы другъ друга». Не тяготы, конечно, только житейскія — заботы и горести жизни — но и тяготы духовныя, гръхи другь друга. Самыя тяжкія бремена нужно поднимать, ибо только этими ослабляется пламень земной геенны.

Если я накопляю зло въ себъ, лично какъ будто только меня разрушающее, то я, незамътно для себя, этимъ зломъ отравляю и другихъ. А, если побъждаю зло въ себъ, то очищаю вокругъ себя духовную атмосферу и этимъ въ какой-то степени парализую и чужое зло.

Любовь не можетъ сдълать человъка глухимъ и безразличнымъ къ спасенію ближняго, кто бы онъ ни былъ.

Если я молюсь за враговъ, то значитъ я молюсь и объ ихъ спасеніи и обращеніи, чтобы они были избавлены отъ геенны. А если молюсь о спасеніи всѣхъ людей, жившихъ и живущихъ въ мірѣ, то тѣмъ самымъ молюсь объ уничтоженіи вѣчныхъ мукъ.

Прежде въ Россіи на дверяхъ храмовъ часто бывала помъщаема картина ада. Для устрашенія.

Но если она устрашала только каждаго за себя и вызывала мысль: «Мнѣ бы только туда не попасть» — то едва ли такого рода личный страхъ могъ быть названъ христіанскимъ. Съ этимъ — «мнѣ бы только туда не попасть» — нерѣдко связывалось: «такъ имъ и надо, грѣшникамъ, по заслугамъ!»

О предъляя «заслуженность» другими въчныхъ мукъ, не беремъ ли мы на себя ни въ какой мъръ намъ не даннаго права судить и осуждать? «Не судите, да не судимы будете» — смыслъ этихъ словъ Христовыхъ мы часто стараемся истолковать по своему. Мы признаемъ, что не хорошо осуждать ближняго за его поступки по отношенію насъ или другихъ людей, но мы считаемъ неръдко себя обязанными предвосхищать Божій судъ надъ тъми гръхами и преступленіями, которыя совершаются въ широкомъ историческомъ масштабъ. Свой судъ мы оправдываемъ нашимъ справедливымъ негодаваніемъ и не только требуемъ отъ Бога возмездія, но и сами готовы бываемъ еще здъсь, на землъ, покарать согръшившихъ и нечестивыхъ; въ отчаяніе приходимъ, если это намъ не удается.

Наше «негодованіе» не только не даеть намъ силы сказать:
— Господи, прости всъхъ и да не будеть ада для гръшниковъ! — но толкаеть насъ замкнуть уста всякому, кто осъмълится произнести эти слова.

Наша неутоленная ненависть ищеть геенны, раздуваеть ея пламя. Эта ненависть, взаимодъйствуя съ гръхомъ самихъ страшныхъ богоненавистническихъ преступленій, увеличиваетъ сумму зла въ міръ, утверждаетъ царство зла и діавола...

Можетъ быть, никогда съ такой силой и остротой не ощущали христіане того, что «міръ во злѣ лежитъ», какъ ощущаютъ это теперь.

Но не потому ли они ощущають это зло, что «мірь», человіческими руками устроенный, сталь съ очевидностью для всіжь непрочень и шатокъ въ своемъ стояніи? Точно надъ гигантскимъ мостомъ размыты водой колоссальные «быки» и мость качается... А вдругъ рухнеть? Тревожная мысль объ этомъ глубже заползаеть въ душу, потому что какая то часть міра уже обрушилась съ подпорокъ.

Эта часть міра — Россія.

Отъ прежняго кръпкаго не осталось въ ней и камня на камнъ. Зло распустилось и цвътетъ въ Россіи яркими кровавобагровыми цвътами.

Но какое же зло?

Если мы зададимъ этотъ вопросъ буржуазно настроенному западному человъку, то онъ перечислить всъ матеріальныя разрушенія и бъдствія, которымъ шестнадцатый годъ подвержена огромная страна. Русскій эмигрантъ-патріотъ повторитъ то же самое, пополнивъ сообщеніемъ о томъ, какъ тяжко томятся на чужбинъ русскіе изгнанники и, по всей въроятности, прибавитъ: «въ Россіи безбожная власть преслъдуетъ върующихъ, задушила Церковь, разрушаетъ храмы. Вообще въ Россіи все ужаснов»

Соціально-экономическая катастрофа, наэрѣвающая на Западѣ, да и во всемъ культурномъ мірѣ, и русская революція съ ея терроромъ богоненавистничества воспринимаются, какъ сумма ужасовъ безъ различія въ ней слагаемыхъ, т.-е. безъ качественнаго ихъ различенія.

Священникъ, сосланный на Соловки за «пропаганду религіи среди несовершеннолѣтнихъ» и предприниматель, разорившійся до нищеты изъ-за кризиса при такомъ отношеніи къ событіямъ ставятся въ одной категоріи «потерпѣвшихъ». Тотъ и другой — жертвы «ужаснаго времени».

Время кажется ужаснымъ и эло усилившимся, потому что люди выведены изъ состоянія *покоя*.

Покой утерянь. Утеряна невозмутимость. Тамъ, гдѣ громъ еще не грянулъ, уже ползетъ тревога: что будетъ со мною и со всъми нами завтра? Что будетъ со всей нашей налаженной и привычной жизнью? Какъ все ужасно.!»

Исторія «переводить стрълку» на другой путь. Безь потрясеній перейти на него невозможно и воть это и страшить и въ этомъ видится эло, т.-е вредъ, бъда опасность для меня, для многихъ. Разрушеніе, нищета, голодъ, терроръ и кровь, смерть милліоновъ въ Россіи ужасны... Но не являются ли они лишь слъдствіемъ зла, какъ и тревожное ожиданіе катастрофы во всемъ остальномъ мірѣ?

Культурный міръ давно началъ «обходиться безъ Бога». Девятнадцатый вѣкъ со всѣмъ блескомъ его достиженій усовершилъ обезбоженность человѣческаго творчества, человѣческихъ устремленій научныхъ, соціальныхъ, эстетическихъ и этическихъ. На его фундаментѣ изъ барственно мягкаго quasi культурнаго гуманизма выросло разрушительное, сектантски нетерпимое, пролетарское, скорѣе даже скиеское человѣкобожество современной намъ Россіи.

Русская революція лишь «углубила» идеи прошлаго, сдѣлала изъ нихъ конечные выводы, отвлеченное рѣшила претворить въ практически дѣйственное и, не колеблясь, стала со всего размаху вбивать въ трепещущую живую плоть цѣлаго народа, его культуры и установившагося быта острые клинья этихъ «конечныхъ выводовъ»... Неизбѣжно хлынула кровь и все зашаталось до основанія; посыпались обломки...

При видѣ современной Россіи у русскихъ, наблюдающихъ ее со стороны, можетъ быть и у нѣкотораго (теперь уже несомнѣнно меньшаго числа) внутри Россіи вспыхнула только одна мысль: «Надо физической силой остановить процессъ разрушенія...

При видъ волнуемаго «кризисомъ» потерявшаго спокойствіе и увъренность въ себъ Запада, у западнаго человъка тоже одна мысль: удержать отъ катастрофы, подставить подпорки; можетъ быть, чуть-чуть обновить старый осъвшій фундаментъ...

И туть и тамь увъренность непоколебимая: если удастся, то *зло* будеть побъждено. То-есть, если бы возможно было вернуться къ состоянію прежняго покоя. Возвращеніе къ покою — побъда надъ зломъ.

Не будетъ матеріальныхъ бъдствій и разрушеній, не будеть физическихъ страданій, не будеть и зла.

Сущность контръ-революціи къ этому и сводится.

И контръ-революціи религіозной, которую большинство эмиграціи противопоставляєть коммунистическому безбожію, ибо безбожіє воспринимаєтся то же главнымъ образомъ по линіи матеріальныхъ разрушеній; учитываются его количественныя, а не качественныя побѣды. Въ Москвѣ изъ 600 храмовъ осталось меньше 100... Колокола не звонятъ... Совмѣщать открытое исповѣданіе Христа и работу въ цѣломъ рядѣ отраслей совѣтской жизни нельзя. Отсюда выводъ: если христіанская вѣра еще не задушена окончательно, то близка къ задушенію; Церковь во всякомъ случаѣ «задушена», ибо какая же Церковь можетъ существовать, когда такое количество храмовъ уничтожено или закрыто?

Побъда религіозной контръ-революціи надъ зломъ безбожнаго коммунизма мыслится какъ возвращеніе къ покою, къ безопасности религіозныхъ церемоній и богослуженій, къ возстановленію храмовъ, къ безпечальному житію духовенства и върующихъ, ограждаемыхъ кръпкимъ государственнымъ закономъ.

И во всей этой оцънкъ происходящихъ въ міръ вообще и въ частности въ Россіи событій одно бросается въ глаза: выпали изъ памяти христіанъ, забыты слова Христа:

«Не бойтесь убивающихъ тъло, души же не могущихъ убить».

Видимъ изъязвленное тъло и вотъ это больше всего и устрашаетъ. Видимое, конкретное убивается... Что же можетъ быть убъдительнъе?

Нѣтъ храма — значитъ нѣтъ вѣры. Убито тѣло Церкви — каменный соборъ, золотые его купола — упали; колокола не звонятъ — значитъ никто и ничто не напоминаетъ больше о молитвѣ; на мѣстѣ стараго благочестиваго быта, кондовыхъ его устоевъ — страшная зіяющая прорѣха. Пораженное тѣло заслоняетъ творческую жизнь живой души.

Ужасъ. Паника. Безысходность.

А подъ ними и надъ ними — ненависть.

Ненависть къ тъмъ, кто разрушилъ и разрушаетъ. Ненависть и къ тъмъ, кто разрушенію воспрепятствовать не сумъль или не смогъ.

Что дълать?

Опять тоть же отвѣть: какъ нибудь попытаться физической силой остановить безбожіе, кощунство и разрушеніе или, по крайней мѣрѣ, надѣяться что кто-то его остановить. Нѣть мысли, что зло нарастало давно, что зло и ложь лежали пластами во многихъ основахъ прежней жизни, что мы сами такъ или иначе участвовали въ накопленіи зла, что теперь зло только обнажилось и обострилось, опредѣлило свою форму.

Зло было въ жизни безъ Бога, во всякомъ случать внт Бога и помимо Бога. Христіанству дозволялось существовать безпрепятственно, но въ сторонт. Ему предоставлено было устрашать меня, другого, третьяго картиной ада въ церковномъ притворт, и въ частномъ порядкъ заниматься спасеніемъ отдъльныхъ душть, не прикасаясь къ самой толщт человтческаго бытія, къ самому его существу.

Безъ Бога и внѣ Бога ложь и зло стали стержнемъ жизни, питали геенну грѣхомъ. Теперь пламя ея выплеснулось на поверхность, какъ лѣсной пожаръ идетъ, захватывая почти все. Тлѣющее стало пылающимъ и потому видимымъ.

Въ паникъ мы кричимъ:

— Не хотимъ ада и геенны для насъ. Пусть адъ поглотить тѣхъ, кто разрушилъ нашъ покой, кто опрокинулъ весь нашъ бытъ, кто осквернилъ наши святыни. Мы отъ нихъ и отъ тѣхъ, кто около нихъ (хотя бы внѣшне только около) отрекаемся и отрицаемся. Мы сами ничего не раздумали, мы неповинны во злѣ, мы ненавидимъ «дѣлающихъ беззаконіе». Между ними и нами мы воздвигнемъ стѣну изъ нашей ненависти и этой стѣной защитимъ себя отъ прикосновенія грѣха...

Если бы современное христіанство было бы только въ паникѣ и ненависти, то пришлось бы сказать, что въ мірѣ уже не осталось больше христіанства и христіанъ, что геенна грѣха поглотила весь міръ и адъ сдѣлался царствомъ «князя тьмы».

Дъйствительно «мірь во злъ лежить», но онъ не проклять и не предань окончательной погибели, ибо «Богъ такъ возлюбиль мірь, что отдаль Сына Своего Единороднаго»...

«Князь тьмы» не можеть уничтожить ни Креста, ни Воскресенія, ни умалить силы искупительной жертвы Христовой. «Во адъ же съ душею яко Богъ» Христосъ былъ и нынъ снисходитъ во адъ земной по въръ и молитвъ призывающихъ Его.

Тѣ, которые ненавистью отвѣчаютъ на ненависть, безъ различенія ненавидять и грѣхъ и самого грѣшника, которые физической силой хотятъ побороть зло и отвратить гнѣвъ Божій праведно на ны движимый» отрекаясь отъ своей вины во грѣхѣ, отъ всякаго своего соучастія въ немъ — тѣ, можетъ быть, безсознательно, но являются богоборцами уже не отъ богосыновства, а отъ богопротивленія.

— Не хотимъ принять кары, ибо мы не заслужили ея. Не хотимъ опаляться геенной, ибо въ ней мъсто безбожникамъ, убійцамъ, разрушителямъ, но никакъ не намъ.

Безсильное, негативное, сентиментально бытовое христіанство не можеть выдержать натиска зла. У него нъть павоса внутренняго противленія злу, есть лишь павось къ внъшней, матеріальной борьбъ со зломъ, павосъ контръ-уничтоженія.

Передъ натискомъ «князя тьмы» можетъ устоять христіанство дерзающей и ничъмъ не смущаемой въры, христіанство безграничной любви, христіанство огромнаго преображающаго паеоса.

Такое христіанство въ самой гущъ зла и гръха, подобно Аврааму молится о спасеніи Содома даже ради десяти праведниковъ, если уже не наберется и пятидесяти: «Судія всей земли поступить ли неправосудно?» — взываетъ оно. И, указывая на впавшихъ въ гръхъ, на совращенныхъ, на обезумъвшихъ, повторяетъ слова Христовы крестныя:

«Отпусти имъ, не въдаютъ бо что творятъ».

Распятое христіанство дерзаетъ молиться молитвой распятаго Сына Божія.

Геенна клокочетъ и гръшники уже такъ стали гръшны, что, кажется, невозможно молиться за нихъ, оскорбляющихъ имя Божіе.

«Не хорошо отнять хлѣбъ у дѣтей и отдать псамъ» — не это ли говорить Христосъ въ отвѣтъ на молитвы о согрѣшившей Россіи?

«Ей, Господи, но и псы ѣдятъ крупицы, падающія отъ трапезы господъ ихъ».

«Ей, Господи», — звучить утвердительно.

Да, Господи, псы и хуже псовъ по алчной и бъшеной злобъ своей; по богоненавистничеству, по одержимости... Но крупицу дай даже и такимъ. Ибо крупица всеисцъляющей любви Божіей, единая капля животворящей искупительной крови Христовой очищаетъ самую страшную духовную проказу, изгоняетъ самыхъ гнусныхъ бъсовъ.

Въ Ветхомъ Завѣтъ Авраамъ молился о спасеніи Содома ради праведниковъ. Въ Новомъ Завѣтъ Христосъ приходитъ «взыскать и спасти погибшее» и говоритъ, «что въ царствіи Божіемъ больше радости объ одномъ гръшникъ кающемся, нежели о девяносто девяти праведникахъ». Новый Завътъ царство любви; и радость о гръшникъ кающемся есть радость побъждающей зло любви, а не удовлетвореніе справедливо заслуженной карой.

«Дщи моя эль бъснуется» — воть что побуждаеть хананеянку бъжать за Іисусомъ и Его, отвращающагося отъ нея, настойчиво умолять.

Любовь къ дочери бъсноватой и въра во всемогущество милости Учителя изъ Галлилеи.

Если мать, родина, «злѣ бѣснуется» можно ли бѣсовъ изгнать «справедливымъ негодованіемъ» и ненавистью къ бѣсноватымъ? Можно ли угасить или даже ослабить зло въ мірѣ мѣрами физическаго, матеріальнаго на него воздѣйствія?

Зло — источникъ всъхъ бъдъ и разрушеній, — прорветъ всякую внъшнюю плотину, всякое искусственное загражденіе. Потокъ зла можно остановить лишь изсушивъ источникъ его.

Христосъ поразилъ зло любовью, Крестной Жертвой. И этотъ же путь указалъ и христіанамъ. Въ любви, только въ любви, разрушеніе ада и смерти.

Пусть дерзостна молитва:

— Господи, да не будеть ада и въчныхъ мукъ!

Гръшники заслужили геенну, но Ты прости ихъ, прости не по заслугамъ, но по милости Твоей.

по заслугамъ, но по милости твоеи. Борьба съ адомъ начинается здъсь. Нельзя молиться объ

уничтоженіи геенны въ вѣчности, не пытаясь угасить ее на земль. Нельзя жалѣть отвлеченныхъ грѣшниковъ, ненавидя и проклиная тѣхъ, которые причиняють зло намъ, которыхъмы видимъ и осязаемъ.

Проблема ада не есть проблема отвлеченная, разръщаемая философски, но проблема самая конкретная, поставленная передъ каждымъ изъ насъ, передъ совокупностью христіанъ, передъ Церковью.

И Церковь во-истину является Церковью, т. е. Тъломъ Христовымъ, когда она уподобляется Христу въ подвигъ жертвы и Любви.

Воинствующая Церковь воинствуеть любовью, не знаеть страха ни передъ какими ужасами, не смущается передъ лицомъ самого «князя тьмы», ибо «совершенная любовь изгоняеть страхъ».

Дерзостное богоборчество любви — единственный путь борьбы съ гръхомъ и геенной, борьбы во имя благодати, любви, побъждающей законъ справедливой кары. Богоборчество во Христъ, дерзаніе Новаго Завъта, утвердившаго, богосыновство, только и можетъ дать побъду христіанству и Церкви надъ зломъ міра.

М. Курдюмовъ.

# письмо въ редакцію \*)

Милостивый Государь, Г. Редакторь,

Быть можеть Вы разръшите отвътить на интересныя статьи г-жи А. Полотебневой, помъщенныя въ февральскомъ и декабрьскомъ номерахъ прошлогодняго «ПУТИ». Любя природу, я съ удовольствіемъ прочелъ ея горячую защиту одушевленной и неодушевленной природы. Человъкъ дъйствительно еще пикарь въ душь - чувство разрушенія въ немъ сильнье чувства созиданія: ему доставляеть удовольствіе уничтожать, мучить, кальчить. И г-жа Полотебнева пылаеть полезное и доброе дъло, напоминая человъку его долгъ по отношенію къ природъ, основанный на общности его съ нею, съ тьмъ тварнымъ міромъ, въ которомъ онъ живеть, и безъ котораго онъ, въ своемъ настоящемъ видъ, не можетъ существовать. Но, стремясь доказать свой главный тезись, авторъ статей погръщаеть въ подробностяхъ, чъмъ ослабляеть убъдительность своихъ доводовъ. Невърно утверждать, что «наши чувства и мысли... суть продукты эволюціи того же инстинкта, заложеннаго въ основание психики всего живого», и что «животныя во многомъ способны къ абстрактному мышленію и синтезу идей». Никакія наблюденія этого до сихъ поръ не установили, и утверждение автора статьи совершенно произвольно. Конечно, никому не возбраняется говорить о «душь» животныхъ, если придерживаться трихотомической терминологіи. Но выражаясь этимъ путемъ, все же слъдуетъ ясно различать между «душой» животныхъ и душой (или духомъ) человъка. Первая несомнънно обладаетъ своеобразной психической жизнью, она познаетъ внъшній міръ чувствами, она обладаеть памятью, воображеніемь, чувственнымь хотьніемь, болью, радостью, эмоціями, но отнюдь не мыслью. Ни на какія абстрактныя мышленія животныя не способны. Разумная ду-

<sup>\*)</sup> Редакція «Путь» даеть м'всто «Письму въ редакцію» г. Беннитсена для осв'ященія вопроса съ разныхъ сторонъ, хотя оно написано съ апологетически-католической точки зр'янія, которая не является точкой зр'янія журнала. Редакція.

ша или духъ (разница лишь словесная) принадлежить одному человъку. Тъмъ болъе отвътствененъ онъ за жестокое и неразумное отношение къ природъ. Правильной постановкой науки психологіи человъка и животныхъ, схоластика выясняетъ человъку его обязанности, которыхъ нътъ у неразумной твари. Какъ сознательное и разумное существо, человъкъ въ состояніи принимать и любить природу, и только какъ къ таковому можетъ быть обращенъ призывъ къ бережному обращенію съ нею. Чемъ выше его духовная природа, чемъ дальше онъ отъ этой самой неодушевленной и неразумной природы, тъмъ эти чувства для него понятнъй и ближе. Вотъ почему Св. Францискъ, духомъ побъдившій въ себъ все земное, природное, такъ любилъ и понималъ эту природу. Но совершенно неправильно говорить о «христіанскомъ пантеизмъ Франциска» — «братъ-волкъ» и «братъ-солнце» были для него лишь поэтическими образами, прекрасными, живыми, но только образами, а отнюдь не точными опредъленіями его міровозэрънія. Какъ образцовый сынъ Церкви, Св. Францискъ строго придерживался всего въроученія своей Церкви во всей его совокупности. Слишкомъ часто изъ него стараются сдълать реформатора, чуть ли не протестанта. Что Францискъ многое реформировалъ, не подлежить сомнънію. Въ Церкви, въ той ея сторонъ, которая представляеть собраніе людей, постоянно происходить реформированіе, обновленіе: воть почему она въчно свъжа, въчно нова. Святые, подобно Франциску не потому прославляются, что Церковь желаеть ихъ, такъ сказать, «обезвредить», какъ это думаетъ г-жа Полотебнева, но для того, чтобы приблизить ихъ къ върующимъ, сдълать болье доступными, сдълать возможнымъ слъдовать за ними. Путь святого ръдко доступенъ простому смертному — онъ слишкомъ для него возвышенъ и тернисть. Не Церковь, а люди низводять его до уровня, на который могуть вскарабкаться простые людишки. «Малый путь» недавно прославленной святой Терезы — очень тяжелый, тернистый путь, доступный очень и очень немногимъ. «Маленькая» — «Великая Святая» тоже явилась реформаторомъ, каковымъ являются ръшительно всъ святые. Но разница между ними и тъми реформаторами, которые ищутъ правды внъ Церкви, та, что святые реформирують человъческую природу и ея элоупотребленія, а не Церковь. Св. Францискъ былъ прежде всего и существенно католикомъ, върнымъ сыномъ своей Церкви. Саббатье, котораго едва ли можно заподозрить въ желаніи извратить духъ Франциска, именно подчеркиваетъ, что онъ быль наиболье католическимь изъ всьхъ святыхъ. Воть, напримъръ, что онъ говоритъ въ предисловіи къ послъднему изданію «Жизни Св. Франциска»: «Онъ былъ сыномъ Церкви больше и лучше, чъмъ кто бы то ни было въ его время, ибо,

вмѣсто того, чтобы видѣть подобно многимъ другимъ въ вѣрѣ только дисциплинарное подчиненіе приказаніямъ іерархіи, физическое подчиненіе, въ которомъ воля, разумъ, и сердце не при чемъ, онъ оживотворилъ свое послушаніе, укрѣпилъ и возвысилъ его несравненной любовью». И дальше тотъ же ученый подчеркиваетъ, что Францискъ иначе не могъ мыслить себя, какъ только въ Церкви — той Церкви, которую онъ зналъ, а не какой-то воображаемой, «реформированной» Церкви. Достаточно взглянуть на отношеніе Св. Франциска къ священникамъ, не говоря уже о высшей іерархіи, или къ Св. Евхаристіи, чтобы убѣдиться насколько онъ былъ церковенъ. Достаточно прочесть его посланіе всѣмъ членамъ Ордена, написанное въ послѣдній годъ его жизни, и его «Завѣщаніе». Такого «реформатора» Церкви нечего было опасаться, и его канонизація только подчеркнула его великую задачу.

Другое дъло Францискъ-поэтъ. Церковь любить поэзію и поощряеть ее: вся ея литургія, весь церковный обрядь самая возвышенная и совершенная поэзія. Церковь ценить свободный полеть человъческого духа въ области, уходящія за предълы природной жизни, но она знаетъ, что не всъмъ это доступно и полезно. И она наблюдаеть за тъмъ, чтобы эти взлеты человъческаго духа не переступали извъстныхъ границъ, заходить за которыя человъку опасно и, можетъ быть, пагубно. Въдь большая часть ересей и расколовъ, безчисленныхъ извращеній и изувърствъ, имъли въ своемъ основаніи какуюнибудь върную или благую мысль, причемъ основоположниками этихъ ересей и извращеній были зачастую прекрасные, чутли не святые люди. У Св. Франциска такихъ зачатковъ извращеній не было, даже въ его поэтическихъ образахъ, но превращать поэзію въ дъйствительность не следуеть, иначе и впоямь можно дойти до пантеизма.

«Извращенъ» ли духъ Св. Франциска его послъдователями? Г-жа Полотебнева попрекаетъ ихъ за тъ церковныя церемоніи, которыя она видъла въ Ассизи: процессіи, дары собору, новая гробница святого, свъчи, фиміамъ... Но въдь все это принадлежитъ къ прославленію святого, и одинаково дорого какъ Католичеству, такъ и Православію. Тъло, освященное духомъ, уже не простая матерія, а прославленная, и что-же удивительнаго, что Церковь старается окружить эту освященную матерію всъмъ почетомъ и славою церковнаго обряда? Протестанты это внъшнее прославленіе отвергаютъ, но зато какъ бъдны и лишены поэзіи ихъ богослуженія, и насколько ближе духу поэта-Франциска поэзія католическаго богослуженія, чъмъ все, чъмъ могли бы почтить его поклонники изъ другого лагеря? Къ тому же отрицаніе внъшняго прославленія, внъшнихъ церемоній, свъчей, фиміама, столь характерное для протестан-

тизма, явленіе не новое: «Къ чему сія трата мура? Ибо можно было бы продать его болье, нежеди за триста динарієвь, и раздать нищимъ...» Какъ и во всъхъ прочихъ вопросахъ, Церковь пошла за Христомъ, но щедро расточая муро для прославленія святыхъ Его, она продолжаеть и ихъ дъло.

Именно въ отношеніи Св. Франциска можно сказать, что дъло его не забыто. Г-жа Полотебнева явно не освъдомлена объ огромной современной работъ францисканскаго ордена, иначе она не спрашивала бы почему послъдователи Ассизскаго святого не продолжають его дъла помощи прокаженнымъ. преступникамъ, гръшникамъ. Удивительнаго въ этомъ нътъ ничего, и я далекъ отъ мысли винить автора статей въ предвзятости. Дъло въ томъ, что продолжая работу своего основателя, францисканцы не трубять о ней, какъ это часто дълается внъ Церкви. Хотя огромная работа и совершается по всему свъту, но собрать и представить о ней цифровыя данныя не такъ то легко. Вотъ нъкоторыя отрывочныя и очень неполныя данныя, которыя мнъ удалось собрать. Передо мною два скромныхъ отчета. Первый, подъ названіемъ «Францисканскія Миссіи», даеть краткія свъдънія за 1928 г. одной лишь группы Ордена — францисканцевъ-миноритовъ. Другой — отчетъ о работь въ миссіонерскихъ странахъ монахинь францисканокъ, такъ наз. миссіонерокъ Маріи. Первый отчеть паетъ слъдующія цифры: Число миссій — 63, съ 3.082 миссіонерами. Въ пріютахъ, богодъльняхъ и больницахъ, содержимыхъ этими миссіями, призръвается 28.552 человъка. Въ школахъ, содержимыхъ миссіями, находилось 159.955 учениковъ. Отчеть о женскихъ миссіяхъ еще интереснъй: Для дътей: 137 яслей для 14.000 младенцевъ; 98 сиротскихъ домовъ для 10.480 сироть; 135 школь для 17.300 учениковь, изъ коихъ 1.600 живущихъ; болъе 200 дътскихъ мастерскихъ, клубовъ, гостиннихъ и пр., помогающихъ около 20.000 дътей; 120 приходскихъ классовъ для обученія катехизису 20.000 дътей. Для больныхъ: 58 госпиталей съ 90.000 паціентами; 137 амбулаторій съ болье чъмъ тремя милліонами посъщеній; 8 больницъ для прокаженныхъ съ 2.110 больными, 8 изоляціонныхъ госпиталей съ 2.400 больными. Посъщение нуждающихся: Бъдныхъ 98.400 въ 4.000 деревняхъ; больныхъ 200.000 въ 690 деревняхъ; арестантовъ въ тюрьмахъ 35.000. Богодъленъ и убъжищъ 34 для 2.100 призръваемыхъ. Вотъ сухія и очень неполныя цифры для однъхъ только миссіонерскихъ странъ, то есть Африки, Азіи и Австраліи. По нимъ все же можно имъть нъкоторое представление о колоссальной работъ сыновъ и дочерей Св. Франциска. Необходимо имъть въ виду, что кромъ миноритовъ есть еще двъ другія группы францисканцевъ, имъющихъ самостоятельную организацію и особое

поле дъятельности. Едва ли правильно говорить, послъ приведенныхъ весьма неполныхъ данныхъ, объ измънъ Ордена завътамъ своего учителя! Но не въ одномъ только Орденъ Св. Франциска слъдуетъ искать продолжение его работы — духомъ его прониклись въ большей или меньшей степени всъ ордена и католическія организаціи, школы, больницы и пріюты которыхъ раскинуты по всему свъту. Едва ли авторъ статей сможеть указать на иную организацію на земномъ шаръ, которая дълала бы больше Католической Церкви въ смыслъ помощи страдающему человъчеству. Правда, Церковъ не создала, насколько мнъ извъстно, Обществъ Покровительства Животнымъ: слишкомъ еще много страданій и нужды среди людей, чтобы можно было бы позволить себъ роскошь создавать подобныя организаціи, въдающія только помощью животнымъ. И нътъ ли въ этомъ, именно «англо-саксонскомъ истеризмъ», нъкоторой доли ослъпленія, когда члены этихъ обществъ, горячо распинаясь о кошкахъ и собакахъ, равнодушно терпять туть же подъ-бокомъ вопіющую нужду и разврать дътей и взрослыхъ? Въ своемъ похвальномъ негодованіи г-жа Полотебнева забываетъ именно о тъхъ странахъ, гдъ указанныя Общества развились всего сильнее. Ни одна латинская страна не сравнится съ Англіей по потребленію мясной пищи, и страшно подумать какія гекатомбы животныхъ ежегодно поглощаются въ пищу здъшними «друзьями» меньшей братіи! Правда, здѣсь въ Англіи, нѣть боя быковъ, уцѣлѣвшихъ коегдъ въ Испаніи и Франціи; но многимъ-ли лучше травля оленей и лисицъ и прочихъ животныхъ, массовое разведение фазановъ и другой дичи только для того, чтобы быть навърняка убитой охотниками въ установленные сезоны?

Церковь всегда стремится къ одному — къ нравственному и духовному совершенствованію человъка, зная, что все остальное — любовь къ человъку, къ животнымъ, ко всей природъ — приложится къ сему, и эту цъль свою она неуклонно преслъдуетъ всъми доступными ей цълями.

Примите увъреніе въ совершенномъ почтеніи и преданно-

Г. Беннигсенъ.

Лондонъ.

#### новыя книги

КОМЕДІЯ ПЕРВОРОДНАГО ГРЪХА. (Carlo Suares. La comédie psychologique).

Книга Карло Сюареса очень интересна и обнаруживаеть въ авторъ философскія дарованія. Если принять въ серіозъ коммунизмъ Сюареса, то можно сказать, что это первый шагъ впередъ коммунистической мысли послъ Маркса. Самъ Марксъ былъ геніальнымъ мыслителемъ, но марксисты утомляютъ безконечнымъ повтореніемъ одного и того же безъ всякаго движенія мысли. Въ мышленіи Сюареса чувствуется свобода, онъ не имъль бы ея, если бы жиль въ коммунистическомъ государствъ. Книга его есть своебразная метафизика и даже мистика коммунизма. Но коммунизмъ Сюареса слишкомъ рафинированный и интеллектуальный. Русскіе коммунисты навърное не признали бы его своимъ, объявили бы его еретикомъ и можетъ быть даже посадили въ тюрьму. Подозрительно уже то, что онъ написалъ книгу о Кришнамурти и чувствуеть къ нему близость. Очевидно онъ быль связань съ теософіей. Русскій марксисть-ленинисть не способенъ былъ бы увлечься Кришнамурти, какъ и вообще ничъмъ кромъ своей замкнутой системы, не способенъ даже по настоящему ничего замътить, такъ какъ живеть какъ бы въ гипнозъ. У Сюареса же широкое поле зрѣнія и коммунизмъ его мнѣ представляется подозрительнымъ. Марксизмъ ставилъ всегда лишь проблему общества, проблему же человъка онъ никогда не ставилъ въ глубинъ и считалъ ее производной. Русскіе коммунисты, марксисты-ленинисты, правда, хотять создать новаго человека, но они върять, что онъ автоматически явится въ результатъ новой организаціи общества, о немъ не стоить заботиться, заботиться нужно лишь объ обществъ. Ленинъ говорить, что человъкъ станетъ инымъ просто потому, что привыкнетъ къ новымъ общественнымъ отношеніямъ, приспособится къ коммунистической организаціи общества. Сюаресъ ставить проблему человъка, какъ проблему космогоническую. Революція происходящая въ міръ, для него есть рожденіе новаго сознанія, новаго человъка, новый же человъкъ есть существо, въ которомъ исчезнеть, уничтожится, умреть «я». И туть безспорно онъ что-то договариваеть въ коммунизмъ, чего не договаривають менње одаренные и менње культурные русскіе коммунистическіе философы. Для Сюареса «я» есть еще подчеловъческое и дочеловъческое и лишь послъ исчезновенія «я» начинается царство человъческаго, оть котораго онъ вовсе не хочеть отка-

заться. Боюсь, что у самого Сюареса «я» еще не совсъмъ исчезло и потому реакція его на универсумъ все еще слишкомъ спеціализированная, что онъ и считаеть причиной породившей «я». Немного смѣшно, что космогоническая и антропогоническая революція начинается для него съ пятилътки, которая реально и прозаически есть лишь попытка индустріализировать экономически отсталую Россію. Человъческое имъетъ для Сюареса абсолютную цънность, но не «я», которое есть препятствіе для нарожденія подлинно человъческаго. Исчезновение «я» есть вмъстъ съ тъмъ торжество сознанія надъ подсознательнымъ. Сознаніе должно разрушить иллюзіи и сновиденія, порожденныя той изоляціей, которая именуется «я». «Я» основано на иллюзіи вслъдствіе изоляціи и неприспособленности къ универсуму. Книга посвящена комедіи, разыгрываемой «я», и прекращенію комедіи вследствіе исчезновенія «я». Но Сюаресь написаль также комедію метафизическую и хочеть написать комедію религіозную и моральную. Это раскрытіе одной и той же темы. Сюаресь разоблачаеть комедію, которую играеть изолированное и спеціализированное «я». Въ этомъ желаній разоблачить комедію «я», иллюзіи сознанія сказывается не только вліяніе Маркса, но еще гораздоболье вліяніе Фрейда, Марксъ совсемъ не быль психологомъ, его психологія груба и раціоналистична. Фрейдъ же совершиль перевороть въ психологіи и методъ Фрейда и психоаналитиковъ интересенъ для психологическихъ разоблаченій Сюареса. Революція для Сюареса есть прежде всего революція психологическая, есть борьба сознанія противъ комедій и иллюзій «я», противь субъективнаго и подсознательнаго сь его силами соціальными, іерархическими, религіозными и моральными. Когда говорять «это я», то это еще до-человъческое состояніе, это есть обозначеніе спеціализированнаго, а не универсальнаго существа. Основную мысль Сюареса можно формулировать такъ: иллюзіи и комедіи «я» есть результать спеціализированной реакціи человъка на универсумь, есть неприспособленность и несоотвътствіе между человъкомъ и универсумомъ, есть изоляція въ спеціальной реакціи. Сознаніе же побъждающее эту изоляцію въ комедійномъ «я» есть реакція деспеціализированнаго существа, существа ставшаго универсальнымъ. Изоляція индивидума въ спеціализированныхъ реакціяхъ создавала касты, классы. Это связываеть психолгію Сюареса съ его соціологіей. «Я» есть еще подъ-сознательное. Исторія наполнена ложнымъ исканіемъ универсальнаго черезъ изоляцію «я». То, что утверждалось туть, какь сверхъ-природное и сверхъ-человъчсекое, было лишь подъ-природнымъ и подъ-человъческимъ. Духовность, религія, метафизика — иллюзіи, сновидінія изолированнаго, спеціализированнаго «я». Сюаресь видить даже въ духовности психологическую эксплуатацію. Въ психологически утонченной формъ оправдывается точка эрвнія Маркса и Ленина. «Я» какь бы сопротивляется универсальному, въ этомъ сущность «я». Прекращение этого сопротивленія, отдача себя универсальному есть конець «я» и его комедій. Это и есть коммунизмъ, коммунизмъ есть наполненіе человъческаго существа универсальнымъ содержаниемъ. Возникнеть индивидумь, который не будеть уже сопротивляться универсуму ничемъ спеціализированнымъ, не будеть изолироваться. Это будеть конець цивилизаціи, основанной на «я». Религія была лишь частичной реакціей «я», желавшей себя увъковъчить. Интеллектъ быль предъломъ изоляціи индивидума.

«Я» для Сюареса есть прошлое, оставшаяся тяжесть прошлаго. Освобожденіе оть «я» есть освобожденіе оть прошлаго, погруженіе

въ мгновеніе настоящаго. Сомнівніе есть настоящее. Сюареса безпокоить проблема времени, которая есть основная проблема современной философіи. Исканіе міновенія настоящаго, въчнаго настоящаго, т. е. выходъ изъ болъзни времени, и есть то, по чемъ тоскуеть человъкъ. Невозможно жить прошлымъ и будущимъ, это не настоящая жизнь, настоящая жизнь въ настоящемъ, когда совершается экзистенціальный акть. Жизнь въ прошломъ и будущемь есть жизнь разорванная, не целостная, не полная жизнь. Исканіе мгновенія настоящаго для Сюареса есть исканіе полноты, или, какъ онъ любить говорить, универсальнаго, преодолъние жизни спеціализированной. Это есть исчезновеніе «я»,, такъ какъ «я» принадлежить времени. Въ мгновеніи, т. е. въ въчномъ настонщемъ «я» нъть. Это основной мотивъ Сюареса: побъда надъ временемъ, обрътение въчнаго настоящаго, какъ универсальной полноты. Это есть мотивъ религіозный, который, въроятно, не былъ бы понять большей частью марксистовь и коммунистовь, -- основной мотивъ христіанства. Христіанство хочеть побъды надъ временемъ, вхожденія въ въчность, хочеть полноты жизни, пріобщенія человъка къ полнотъ, къ универсальному. Сюаресъ ищеть универсальнаго въ мгновеніи настоящаго, внъ времени. Но этого искала всегда христіанская мистика. И нъкоторыя теченія христіанской мистики, особенно нъмецкой (наприм. Экхардтъ) представляли себъ достижение универсальной полноты въ мгновении, какъ исчезновение «я». Таковъ быль всегда пантеистический уклонъ въ мистикъ. И этоть уклонъ можеть пантеистическій обратиться въ атеизмъ. Сюаресь провозглашаетъ безбождостижение въчности и полноты внъ Бога и мистику, противъ Бога, однъми природными силами. Это есть какъ бы вывернутое на изнанку христіанство. Въ этомъ жуткость книги. Мысль Сюареса о томъ, что «я» есть прошлое и что настоящее есть исчезновеніе «я» интересна, она прикасается къ основной философской проблемъ нашего времени. Но мысль эту можно перевернуть. Можно наобороть сказать, что прошлое, тяжесть прошлаго есть не «я», а «оно», Ез, чистое же «я» и есть въчное настоящее. Прошлое есть детерминизмъ. Настоящее же есть творчество, творческій актъ. Но «я» и есть ничто иное, какъ творческій акть въ въчномъ настоящемъ. Творческій акть есть мой творческій акть, изнутри идущій, а не творческій акть «чего-то», какого то анонимнаго «оно», не есть творческій акть природы или общества. Можно было бы сказать, что природа и общество есть прошлое, детерминизація, объективація, «я» же есть творящій въ въчномъ настоящемъ субъектъ. Но проблема объективаціи у Сюареса не поставлена, его философія во многомъ наивная, не критическая философія, это философія «чего-то», универсума, какъ объективной данности, т. е. натурализмъ. Но на уровнъ современнаго сознанія стоить не натуралистическая философія, а лишь философія экзистенціальная, къ которой Сюаресъ, самъ не зная того, прикасается лишь въ своихъ мысляхъ о времени, мгновеніи и въчности. Образованіе «я» представляется Сюаресу трансформаціей настоящаго въ прошлое. Но въ дъйствительности не образованіе «я», а образованіе природы и общества, образованіе міра объектовь есть трансформація настоящаго въ прошлое, въ настоящемъ же остается «я». Всякая объектность есть прошлое, охлаждение огня творческой жизни. У Сюареса совсъмъ не поставлена проблема личности. Между тъмъ какъ проблема личности болье глубокая, что проблема «я». «Я» должно стать личностью. Личность и есть побъда надъ временемъ, надъ прошлымъ и будущимъ, достиженіе вѣчности. Но Сюаресъ антиперсоналистъ, въ этомъ онъ въ потокѣ нашего смертоноснаго времени. Можно пожертвовать «я», можно понять «я», какъ эгоцентризмъ, какъ грѣхъ и паденіе. Но нельзя пожертвовать личностью. «Я», жертвуя собой, становится на вѣки личностью. Борьба противъ «я», какъ эгопентризма, есть христіанскій мотивъ. Но у Сюареса это получаеть антихристіанскій смыслъ. Онъ хочетъ, чтобы человѣкъ пересталь быть образомъ и подобіемъ Божьимъ, т. е. личностью, и сталь образомъ и подобіемъ общества и универсума.

Конечное состояние, къ которому стремится Сюаресъ, есть состояніе абсолютнаго равновъсія, т. е. совершеннаго приспособленія человъка къ универсуму. «Я» было выраженіемъ дисгармоніи и неприспособленности. Человъкъ долженъ вмъстить въ себъ универсальное, прекратить всякую спеціализированную функцію. Это и будеть означать исчезновеніе «я». Это и будеть коммунизмъ. Коммунисты практические въроятно найдутъ такое пониманіе коммунизма слишкомъ метафизическимъ. Коммунизмъ для Сюареса есть прекращение всякой спеціализированной реакціи на универсумъ, вмъщение универсальнаго содержания, завоевание въчности. Абсолютное равновъсіе и гармонія есть абсолютное настоящее безъ прошлаго и безъ цъли. Коммунистическая революція, которая есть вмъсть съ тьмъ революція космическая, должна разбить время и войти въ мгновеніе въчности. Она носить эсхатологическій характеръ. Превращеніе въчнаго въ будущее представляется Сюаресу паденіемъ. Но Сюаресъ забываетъ, что революціи въ историческомъ смыслъ слова всегда подчинены времени — прошлому, въ отношении къ которому онъ имъютъ ressentiment и ненависть, и будущему, въ отношеніи къ которому он в им вотъ эросъ и которому цъликомъ отдаются. Революція не есть вхожденіе въ міновеніе въчности, она цъликомъ въ потокъ времени, въ смънъ прошлаго истребляющимъ его будущимъ. Иногда остается впечативніе, что Сюаресъ хочетъ совсъмъ не того, чего хотятъ коммунистымарксисты, а того, чего хотъла индусская религіозная философія, которая тоже хотъла исчезновенія «я», какъ призрачнаго, хотъли нъкоторыя теченія германской мистики, хотъль Спиноза, хочеть теософія, хотъль Л. Толстой. Идея объ исчезновеніи «я», не такъ ужъ нова, она утверждалась многими философскими ученіями, которыя часто бывали антиперсоналистическими. Въ сущности абсолютное равновъсіе и приспособленіе, при которомъ исчезаеть «я», есть идеаль скоръе созерцательный, чъмъ активный. «Я», всегда предполагающее неполноту и неприспособленность, и есть активность. Активность прекращается съ исчезновеніемъ «я», ибо не можеть быть субъектомъ активности безликое, анонимное «quelque chose». Наиболъе слабымъ мнъ представляется то, что Смаресь исходить въ своей философіи изъ допущенія такой бъдной и безсодержательной вещи какъ quelque chose. Его онтологія есть онтологія quelque chose. И къ этой quelque chose онъ относится съ непонятнымъ довъріемъ. Его роднить съ діалектическимъ матеріализмомъ молодыхъ совътскихъ философовъ допущеніе самодвиженія матеріи. Quelque chose и есть это самодвиженіе. Надъ сновидъніями и грезами личнаго бытія должно восторжествовать не Божество, а это quelque chose, самодвижущаяся матерія. Это есть желаніе освободиться отъ страданія личнаго сознанія черезъ его угашеніе, отъ страха смерти черезъ смерть «я». Но почему такъ въритъ Смаресъ въ это quelque chose, въ самодвижущуюся матерію, въ универсумъ, почему въритъ, что избавление придеть отъ силы, не заключающей въ себъ благостности и смысла? Въ діалектическомъ матеріализмъ наиболье непонятна эта догматическая въра въ логосъ матеріи, въ торжество смысла черезъ матеріальный процессъ. Непонятенъ и не оправданъ этотъ оптимизмъ, это слъпое довъріе къ природъ, къ универсуму. Откуда извъстно, что міровой процессъ идеть къ абсолютному равновѣсію, къ совершен-ному приспособленію всѣхъ частей? И не будеть ли означать это абсолютное равновъсіе всеобщей смерти, не будеть ли это міровая энтропія? Смаресь утверждаеть абсолютное знаніе, какь абсолютное знаніе утверждаль Ленинь. На чемь основана возможность этого абсолютнаго знанія? Это — утопія. Утопія всегда есть ничто иное, какъ безграничная въра въ міръ, въ его благостность.

Въ дъйствительности въ міръ происходить трагическая борьба личной универсальности и безличной универсальности. Революція должна произойти не противъ «я», всь оппортунистическія приспособленія въ мір'є были такой революціей, весь буржуазный капиталистическій міръ быль направленъ противъ человъческаго «я», — революція должна произойти во имя личности и полноты ея жизни. Именно такая революція была бы новизной. Но при этомъ нужно помнить, что требованіе уничтоженія и исчезновенія «я» можеть имъть и чисто христіанскій и персоналистическій смысль, оно можеть быть понято, какь борьба противь гръха эгоцентризма, противъ затвердълой самости, порождающей сновидънія, грезы и обманчивые призраки. Поэтому въ Сюаресъ можно видъть обратное подобіе христіанства. Оно объщаеть полноту въчности, безбожной въчности. Она имманентно осуществляется природнымъ универсумомъ. Въ концъ есть глава объ Іисусъ и Ницше, въ которой обнаруживается вся склонность Сюареса къ остротъ и парадоксальности. Іисусъ идеть отъ высшаго къ низшему, Ниц-ше же идеть отъ низшаго къ высшему. Въ первомъ случаъ Богъ становится человъкомъ, нисходитъ. Во второмъ случаъ человъкъ хочеть стать сверхчелов комъ, богомъ, восходить. Въ основъ перваго движенія лежить гордость, сознаніе своего высокаго положенія, въ основъ второго движенія лежитъ смиреніе, сознаніе своего низкаго положенія. Такъ можно было бы сказать, что всякій рагvenue есть самый смиренный человъкъ. Ницше не былъ, конечно, parvenue, его проблема иная. Въ дъйствительности смиреніе вовсе не есть исходное состояніе, а есть задача. Сюаресь думаеть, что конецъ комедіи «я» есть переходъ къ простой истинъ и къ настоящему. Но онъ дълаетъ себъ иллюзію. Онъ продолжаетъ комедію, онъ въ сложномъ, а не простомъ, онъ въ прошломъ и будущемъ, а не въ настоящемъ. Въ коммунизмъ продолжается комедія эгоцентризма, комедія непросвътленной самости. Уничтоженіе «я» въ коммунизмъ есть одна изъ комедій эгоцентризма. Это все таже старая, какъ міръ, комедія первороднаго гръха. Нъ коммунизмъ есть несомитьное задание соціальной правды. Но это задание искажено комедіей эгоцентризма, принявшей новыя формы уничтоженія «я». Побъда надъ первороднымъ гръхомъ есть не уничтоженіе «я», а его просвътленіе и преображеніе, соединеніе его не съ quelque chose, не съ безликимъ универсумомъ, равнодушнымъ къ человъку, а съ Богомъ и черезъ Бога съ міромъ и другими людьми. Вся конструкція Сюареса, очень тонкая и въроятно своей тонкостью глубоко возмутившая бы Ленина, есть одна изъ утопій, не только соціальныхъ, но и метафизическихъ утопій совершеннаго состоянія внѣ побѣды надъ первороднымъ грѣхомъ, утопій основанныхъ на въръ въ этотъ падшій міръ, подмънившей въру въ Бога. Тонкость мысли у Сюареса существуетъ не смотря на остатки теософіи и на поверхностное увлеченіе коммунизмомъ.

Извъстный марбургскій протестантскій богословъ и историкъ редигіи Рудольфъ Отто, авторъ книги «Das Heilige», посвятиль свое новое замѣчательное религіозно-историческое изслъдованіе двумъ центральнымъ идеямъ христіанства: идеямъ Царства Божія и Сына Человъческаго. Онъ ставить себъ задачей вскрыть первоисточникъ этихъ идей въ древнихъ редигіяхъ Востока и выслъдить нити, связующія ихъ съ христіанствомъ, т. е. выяснить посредствующія звенья, черезъ которыя они оказали вліяніе на ученіе и пропов'єдь Іисуса Христа. При этомъ имъ отнюдь не руководить намърение подкопаться подъ христіанство съ цълью низвести его съ его недосягаемо высокаго пьепестала и попорвать въру въ христіанское откровеніе. Какъ разъ наоборотъ: основываясь на своей изумительной эрудиціи въ религіозно-исторической области, авторъ старается путемъ критическаго освъщенія историческихъ фактовъ и анализа религіозныхъ документовъ, выяснить подлинный характеръ и подлинное значение евангельскаго преданія, подвести подъ него прочный историческій фундаментъ, опредълить христіанству его незамънимое мъсто въ развитіи религіозной жизни человъчества и такимъ образомъ преодольть скептическое отношение къ истинамъ христіанской въры.

Исходной точкой своего изслѣдованія авторъ дѣлаеть вопрось о личности Іисуса Христа, котораго онъ на основаніи неоспоримыхъ историческихъ свидѣтельствъ характеризуеть какъ галилейскаго странника-проповѣдника и чудотворнаго цѣлителя и пріурочиваеть къ опредѣленному типу эсхатологическихъ провозвѣстниковъ, такъ какъ главной темой его благовѣствованія безспорно является тема Царства Небеснаго. Авторъ придаетъ большое значеніе тому обстоятельству, что Іисусъ галилеянинъ. Дѣло въ томъ, что Галилея была страной хотя и іудаизованной, но въ то же время широко открытой вліянію различныхъ религіозныхъ ученій, проникавшихъ туда съ востока. Отсюда слѣдуетъ допустимость и обоснованность предположенія, что Іисусъ вращался не только въ замкнутомъ кругу религіозныхъ представленій односторонне-ортодоксальнаго іудейства, но усваивалъ религіозныя идеи также изъ другихъ источниковъ.

Концеппія Царства Небеснаго восходить нь древнъйшей арійской религіи, возникшей на почвѣ Индіи (Assura-Religion). Отсюда она переходить къ иранскимъ племенамъ въ религію Зендъ Авесты, пророкомъ которой является Зороастръ и которая по сравненію съ первой должна быть признана высшей ступенью, ибо содержить знаменательную идею борьбы божественнаго начала съ противобожественнымъ, Ормузда съ Ариманомъ, свъта съ тьмой и кромъ того эсхатологіи въ идеъ свътопреставленія. Вполнъ самостоятельно идея Царства Небеснаго появляется въ еврейской религіозной эволюціи. Здъсь мы впервые наталкиваемся на нее въ апокрифической книгъ Премудрости Соломоновой. Объ линіи развитія скрещиваются въ позднъйшей еврейской апокалиптикъ, получившей литературное выражение въ апокрифической книгъ Эноха. Эта то книга и служить, по мнъню автора, посредствующимъ звеномъ между древними религіями Востока и ученіемъ Христа. Авторъ показываетъ, что кругь ея религіозныхъ представленій не является исключительнымъ продуктомъ еврейской религіозной мысли, но что мы здёсь имеемъ дело съ творческимъ синтезомъ обусловленнымъ соприкосновеніемъ двухъ религіозныхъ міровъ: арійскаго и іудейскаго. Въ ней сплетаются иранскія и

іудейскія ожиданія конца міра. Въ ней же развивается концепція Сына Человъческаго, играющая столь важную роль въ ученіи Христа. Кругъ религіозныхъ идей Эноховой книги и есть по преимуществу та духовная атмосфера, въ которой — какъ думаетъ авторъ — складывается ученіе Іисуса Христа, что однако ничуть не идетъ въ ущербъ его религіозной самобытности. Ибо существенныя черты этого ученія, несмотря на то, отличаются полною оригинальностью и коренятся въ духовной личности Іисуса Христа.

Обращаясь къ объясненію евангельской проповъди Спасителя, авторъ ръшительно — и, какъ мнъ кажется, съ полнымъ правомъ — отвергаетъ точку зрънія діалектическаго богословія. Всъ попытки толковать ученіе Христа при помощи понятій этого богословія, а тъмъ паче родственной ему современной экзистенціальной философіи (Гейдеггеръ, Ясперсъ) въ своемъ стремленіи къ его модернизаціи только искажаютъ его. Въ проповъди Іисуса дъло идетъ совсъмъ не о существованіи (Existenz) человъка (которое конечно предполагается), но объ его оправданіи передъ Богомъ. Благовъствованіе Христа объщаетъ человъку не обезпеченіе его существованія (въдь таковое возможно и въ аду), но его спасеніе (Heil). Вопросъ же о спасеніи никоимъ образомъ не можетъ быть сведенъ къ вопросу о существованіи. Излюбленное въ діалектическомъ богословіи и въ экзистенціальной философіи понятіе «кризиса» по мнънію автора не приложимо къ ученію Христа и только затемняетъ его.

Противопоставляя личность Христа личности Іоанна Крестителя, авторъ указываетъ на нѣкоторыя отличительныя оригинальныя черты его проповѣди. Тогда какъ Іоаннъ Креститель прежде всего призываетъ людей къ покаянію и грозитъ имъ судомъ Божьяго гнѣва, проповѣдь Іисуса Христа есть по преимуществу обѣтованіе Царства Небеснаго. Но важнѣе всего то, что идея Царства Небеснаго у Іисуса Христа отличается полною оригинальностью. Въ ея своеобразномъ антиномизмѣ сказывается ирраціональность эсхатологіи Христа: съ одной стороны Царство Небесное наступитъ въ будущемъ, съ другой оно уже дѣйствуетъ въ настоящемъ, чѣмъ между прочимъ и объясняется власть Христа надъ бѣсами, которыхъ онъ изгоняетъ изъ одержимыхъ ими. Съ этой точки зрѣнія Отто глубокомысленно толкуетъ изреченіе Евангелія: he basileia biazetai (Мо. 12, II) и притчи о Царствъ Небесномъ.

Идея Сына Человъческаго равнымъ образомъ отмъчена у Христа новой многозначительной чертой, о которой въ прежнихъ концепціяхъ этой идеи и помину не было и которая въ то время должна была казаться въ высшей степени парадоксальной особенно въ связи съ мессіанскими чаяніями евреевъ. Эта черта заключается въ проочествахъ Христа о будущемъ страданіи Сына Человъческаго, въ тезисъ, что искупительное страданіе входить въ призваніе Мессіи. Въ этомъ тезисъ Христось осуществиль синтезъ идеи Сына Человъческаго съ личностью страждующаго и умирающаго Раба Божія изъ ветхозавътной книги пророка Исаіи.

Я здёсь, конечно, не могу следить детально за тщательнымъ и тонкимъ критическимъ анализомъ евангельскихъ текстовъ, мастерски проведеннымъ авторомъ. Въ немъ главное достоинство книги и онъ свидётельствуетъ о глубокомъ проникновеніи въ духъ Христова ученія и о конгеніальномъ пониманіи религіозной сущности христіанства. Замѣчу только, что двѣ последнія части книги посвящены разбору евангельскихъ текстовъ о Тайной Вечери и о харизматической дѣятельности Христа, какъ чудотворца и

пророка, и толкованію этихъ текстовъ въ связи съ центральными

идеями Царства Небеснаго и Сына Человъческаго.

Отмъчу въ заключение интересную сравнительную оцънку религіозныхъ идей попутно данную авторомъ въ концѣ отдѣла В. своей книги. Онъ говоритъ здъсь о томъ, что на почвъ арійства возникли двъ глубокія концепціи объ отношеніи человъчества къ трансцендентно-божественному: Платониовская концепція міра въчныхъ божественныхъ идей, возвышающихся подъ бываніемъ и тлънностью и являющихся источникомъ всъхъ животворныхъ истинъ человъческаго бытія и могучая мистическая концепція древней Индіи о Въчно-Единомъ, въ которомъ растворяется множественность, раздъльность и расщепленность мірового бытія и которое совпадаеть съ внутреннею сущностью человъка. По меньшей мъръ равноцънной этимъ двумъ концепціямъ, скоръе даже болье сильной и глубокой, авторъ признаетъ иранскую идею борьбы божественнаго начала съ демоническимъ и задачи человъка ратовать за Бога противъ князя тьмы. Но и эта великая идея, по убъждению автора, получаеть свою настоящую глубину только тогда, когда она исполнена и пронизана основной истиной религіи Израиля: вы должны быть святы, ибо Я свять. Раскрытіе сокровеннаго смысла этого библейскаго реченія приводить къ дальнъйшей истинъ, что святымъ можетъ быть только тотъ, кого освятить Богь. Идея эта завершается въ 53 главъ книги пророка Исаіи въ ирраціональномъ никакой теоріей не объемлемомъ переживаніи круга учениковъ обрътающихъ искупленіе и освященіе въ смиренно-добровольномъ, Богу преданномъ страданіи ихъ учителя.

Такимъ образомъ Отто приходитъ къ заключенію, что самая глубокая идея, которую мы встръчаемъ въ религіозной исторіи человъчества возникла не въ умозръніи грековъ, индусовъ или иранцевъ, но родилась въ еврейскихъ душахъ.

### Николай Бубновъ.

O e k u m e n i c a . Revue de Syntèse théologique, publiée sous les auspices du Conseil des Religions Etrangères de l'Eglise d'Angleterre. 1934. № I.

Обращаемъ вниманіе читателей, интересующихся экуменической проблемой, на только что появившійся новый журналь, издаваемый «Комиссіей по иностраннымъ отношеніямъ» при арх. Кентерберійскомъ. Хотя изданіе имѣетъ оффиціозный характеръ, открывается посланіемъ арх. Кентерберійскаго, содержитъ въ себъ статьи высшихъ представителей англиканской Церкви, но оно, на сколько можно судить по первому номеру, хочетъ быть свободнымъ органомъ экуменическаго движенія. Къ сожалѣнію, первый номеръ не можетъ похвалиться особо важнымъ и цѣннымъ матеріаломъ, — хотя всѣ статьи въ немъ достаточно интересны но за то очень интересна и богата хроника, — этотъ отдѣлъ состав ленъ удачно и внимательно. Хотѣлось бы видѣть въ новомъ журналѣ достаточно полную библіографію по экуменическому вопросу; то, что мы въ этомъ отдѣлѣ находимъ въ первомъ номерѣ, случайно и бѣдно. Въ этомъ отношеніи отмѣченный уже нами новыше.

B. B. 3.

